
الأسلوبية في نثر الرسائل الفنية للشيخ طه السنوي

الملخص
تركز الأسلوبية بشكل أساسي على التأثير الذي تتركه اللغة على المتلقي، فاللغة هي العنصر الذي لا غنى عنه في الأسلوبية، ولذلك يُقال إن ما تهتم به الأسلوبية هو دراسة قيمة تأثير العناصر اللغوية المنظمة وتفاعلها المتبادل، بحيث تشكل نظاماً تعبيرياً لغوياً متكاملاً، وبعبارة أخرى، يتم دراسة تجسيد المشاعر من خلال اللغة ودور هذه اللغة في تشكيل هذه المشاعر وإحداث أثرها في المتلقي.
تهدف هذه الدراسة إلى تحليل مجموعة رسائل الشيخ طه السنوي (1230 - 1300 هـ) التي تتنوع مواضيعها بين التهاني، والتعازي، والمدح، والمقامات، والتقاريظ، والشكر، والطلب، والشكاوى، والدعوات، والردود، والرحلات الأدبية، والوصايا، وذلك من خلال ثلاثة مستويات أسلوبية رئيسية: المستوى الصوتي، والمستوى الدلالي، والمستوى التركيبي، مع الاعتماد على المنهج الوصفي التحليلي والأسلوب البحثي المكتبي. كما تسعى الدراسة إلى تحديد المرحلة الأدبية التي ينتمي إليها نثر الشيخ طه، واستكشاف تأثيره على الحركة الأدبية في سياق تطور الأساليب الأدبية.
تكشف الدراسة الأسلوبية في رسائل الشيخ طه السنوي عن تفاعل متناغم بين العناصر الثلاثة للنص، مما يؤدي إلى تشكيل رسالة متكاملة.

الكلمات الدلیلیة: أسلوبية، رسائل، الشيخ طه السنوي، تحليل لغوي، تأثير الأدب.










المقدمة
يُعدّ النثر الفني والأدبي نوعاً من أنواع الكلام الذي يتطلب تفكيراً عميقًا في معاني الكلمات، حيث يُولي الكاتب اهتمامًا خاصًا لاختيار الألفاظ بعناية فائقة قبل أن يشرع في كتابتها. يهدف هذا النوع من النثر إلى إنتاج كلام متقن، مزخرف، وجميل، يحمل معاني راقية ومتقنة. فغرض الكاتب في هذا السياق يتعدى مجرد نقل المفاهيم إلى ذهن المتلقي والمستمع، ليشمل أيضاً إثارة مشاعر اللذة والتمتع بجمال التعبير في النفس البشرية. وباختصار، يُطلق على النثر الذي يُقصد به تحفيز مشاعر الجمال والتأثر الفني لدى القارئ، وهو ذلك الذي ينشأ من خلال خصائص معينة يُضيفها الكاتب إلى كلامه لتحقيق هذا الهدف.
تاريخ ظهور النثر الفني، وخاصةً النثر التفصيلي، يعود إلى أواخر العصر الأموي وبداية العصر العباسي، حيث شهدت تلك الفترات تعزيز فن الكتابة على يد الموالي الذين قدّموا خدمات جليلة للغة العربية. تمكّن هؤلاء الموالي من تطوير لغة الكتابة من خلال معرفتهم العميقة بذوق العرب، فضلاً عن جدّهم في إبداع خطاب فني وجميل. هذا التطور كان له دور كبير في ظهور النثر الفني الذي بدأ يشمل مجموعة متنوعة من الأنواع الأدبية مثل الرسائل الإخوانية التي تناولت موضوعات متعددة، مما جعل هذا النوع من النثر يشهد مراحل متتالية من التطور من حيث الأسلوب والتوجهات الأدبية.
يجدر بالذكر أن الاختلافات الأسلوبية التي ظهرت في هذا النوع من النثر تُعزى بشكل أساسي إلى تغير جمهور القراء والمستمعين. وبالتالي، يعد مراعاة ذوق وميول الجمهور المستهدف من الأهداف الأساسية للكاتب في إنتاج مثل هذه الأعمال. من جهة أخرى، لا يمكن لأية لغة أن تنقل العواطف بفاعلية دون استخدام أسلوب بلاغي وفني متميز. لذلك، كان هناك دائمًا كتّاب في مجال النثر الفني الذين، بعيدًا عن المبالغات اللفظية، حرصوا على نقل مشاعرهم الحقيقية من خلال أسلوب مؤثر وجذاب، سواء تأثروا بحادثة معينة، أو بتجربة شعورية، أو بشخصية أدبية معينة. ومن بين أبرز كتّاب النثر الفني الذين يمكن الإشارة إليهم في هذا السياق، يبرز نثر الشيخ طه السنوي الذي يجسد هذا النوع من الأدب الفن.
بیان المشکلة
يسعى هذا البحث إلى تحليل مجموعة من الرسائل النثرية، إضافة إلى ثلاث مقامات للشيخ طه السنوي (1230-1300 هـ) التي تم جمعها في كتابٍ بعنوان "ورود الكرد في حديقة الورود"، الذي قام بتحقيقه الأستاذ محمد علي قره داغي ونُشر لاحقًا. يهدف البحث إلى دراسة الأسلوب النثري للشيخ طه السنوي من خلال استعراض مكوناته الأسلوبية في ثلاثة مجالات رئيسية: الصوتي، الدلالي (المعنوي) والتركيبي، وتحديد الخصائص الأسلوبية المميزة التي تساهم في تشكيل أسلوبه الأدبي. كما يسعى هذا البحث إلى تحديد التصنيف الأدبي الذي يمكن أن ينتمي إليه نثر الشيخ طه السنوي ضمن تطور الأنماط الأدبية المختلفة.
أسئلة البحث
1-ما هي المكونات الأسلوبية التي تميز نثر الشيخ طه السنوي في المجالات الصوتية والدلالية والتركيبية؟
2-إلى أي مرحلة أدبية أو نمط أسلوبي ينتمي نثر الشيخ طه السنوي، وما هي الخصائص التي تميز هذا الانتماء الأدبي؟
منهجية البحث
يعتمد هذا البحث على المنهج الوصفي التحليلي الذي يهدف إلى تقديم دراسة معمقة لمكونات أسلوب الشيخ طه السنوي من خلال تحليل نصوصه وتفكيكها وفقًا للأبعاد الصوتية، الدلالية والتركيبية. أما طريقة جمع البيانات، فتعتمد على المنهج المكتبي باستخدام أداة الفيشة العلمية، حيث تم جمع النصوص من المصادر المتوافرة في المكتبات الأكاديمية. بعد جمع البيانات، تم تصنيف المعلومات وفقًا لمعايير البحث وتحليلها بناءً على الإطار النظري للأدب العربي الكلاسيكي. يركز البحث على تحديد الأسلوب النثري الفني للشيخ طه السنوي ضمن سياق تطور الأساليب الأدبية في تلك الحقبة.
خلفیّة البحث
تشیرُ الدرساتُ المنجزةُ إلى أنّه لم یُکتَب عن هذه الشخصیّة إلّا القلیل، وما کُتِب لم یجاوز الإشارات الوجیزة إلى حیاته، والتعریف بمؤلّفاته، والوقوف على بعض أعلام أسرته. ویبدو – فی نظر الباحث – أنّ هذا النُدرة إنّما تعود إلى عدم تیسّر آثار الشیخ للباحثین، وعدم بروزها فی متناول الدارسین بما یُهیّج فضولهم العلمی ویحفّزهم نحو تحقیق تراثه واستجلاء محطّات حیاته المتعدّدة. ولعلّ من الجائز القول إنّ هذه الدراسة تُعدّ – فی نطاقها – المحاولة الأولى التی وقفت وقوفاً بحثیّاً على واحدٍ من آثاره. وفیما یلي عرضٌ موجز لأهمّ المصادر التي تناولت هذه الأسرة أو ألمحت إلى هذه الشخصیّة:
-«کنوز الکرد فی خزائن دار المخطوطات العراقیّة»  لمحمد علي قره‌داغي، فی مجلدین، طُبع بأربیل سنة 2014م. ویُعنى الکتاب بالتعریف بالعلماء والأسر التي کانت منابتَ علمٍ ومعرفة، مخلفةً تراثاً علمیّاً وثقافیّاً نفیساً، وقد خصّ المؤلف الأسرة السنویة البغدادیة وذکر فیها الشیخ طه السنوي.
-«ورود الکرد فی حدیقة الورود»  وهو محور هذه الدراسة، ویضمّ مجموعة من الرسائل والمکاتبات الخطّیة لأعلام المنطقة، وقد وردت فیه رسائل عدّة للشیخ طه، إلى جانب ثلاث مقامات له. والکتاب من تألیف محمد علي قره‌داغي، وطُبع فی أربیل سنة 2007م. (الطبعة الثانیة)
-«الموجز فی تواریخ حیاة الأسلاف الکرام، أو تاریخ الأسرة السنویة فی بغداد»  لعبدالله بن الشیخ عبدالمجید السنوي، وهو من أحفاد الأسرة، قام محمد علی قره‌داغي بمراجعته، وطُبع فی السلیمانیة سنة 2007م. وقد تناول المؤلف فیه تراجم أعلام أسرته وآثارهم.
-«بنه‌ماله‌ی زانیاران کرد» (أسرة العلماء الأکراد) و «العلماء الأکراد في خدمة العلم والدین» للعلامة عبدالکریم المدرّس، وقد بسط فیهما نسب الأسرة وشرح حیاة أعلامها وآثارهم، ومنهم الشیخ طه السنوي.
-«موسوعة تاریخ العراق بین احتلالین – العهد العثمانی الأخیر» لعباس عزّاوي المحامي، بدون تاریخ، فی ثمانیة مجلدات.
-«تاریخ مشاهیر الأکراد» لبابا مردوخ روحاني (شیوا)، منشورات سروش، طهران، 1390هـ، فی ثلاثة مجلدات.
-«البغدادیون: أخبارهم ومجالسهم» لإبراهیم الدروبي، مطبعة الرابطة، بغداد، 1958م.
-«معجم المؤلفین: تراجم مصنّفي الکتب العربیة» لعمر رضا کحّالة، مؤسسة الرسالة، ط 1، بیروت، 1993م، في أربعة مجلدات.
-«هدیة العارفین: أسماء المؤلفین وآثار المصنّفین» لإسماعیل باشا البغدادي، وکالة المعارف، إسطنبول، 1951م، في مجلدین.
وممّا تقدّم یتّضح أنّه، وعلى الرغم من وجود إشارات تاریخیّة متناثرة، لم یُنجَز حتى الآن أي بحثٍ علمي رصین یتناولُ آثار الشیخ طه السنوي بالدراسة والتحلیل، الأمر الذی یُعزّز أهمیة هذا البحث ویبرز ضرورتَه.



السِّیرة الذاتیة للشیخ طاها السنَوي
تُعَدُّ أسرةُ المردوخِیّین السَّنندجیّین من البیوتات العلمیة الرفیعة التی قدّمت، على مرّ أدوار التاریخ، خدماتٍ جلیلة للعلوم الإسلامیة والإنسانیة. وقد تفرّقت طوائفُ من هذه الأسرة العریقة عن موطنها الأصیل، فانتشرت ـ شیئاً فشیئاً. فی ربوعٍ واسعة من ایران والعراق، غیر أنّ نسبها الأکبر یعود، على ما تُجمِع علیه المصادر، إلى الشیخ محمد المردوخي المعروف بـ«بابا مردوخ». (روحانی، 1390هـ، 1/113)
فرع المردوخِیّین (السنویّین) فی بغداد
ینتسب الشیخ أحمد الثالث (1274-1208ه) إلى سلسلةٍ مبارکة من أعلام العلم والتصوّف: فهو ابنُ الشیخ محمد قسیم ( 1143-1234هـ) ابنِ الشیخ (أحمد الثانی 1106-1181هـ) ابنِ الشیخ محمود، الذي لم یُحفظ فی السیَر تاریخُ مولده ولا وفاته ـ ابنِ الشیخ أحمد العلّامة (1114-1016ه) ابنِ الشیخ مصطفى التختائي، کما فصّل المدرّس نسبهم تفصیلاً دقیقاً. (المدرّس، 1389هـ، ص 102-89)
وقد اضطربت الأحوالُ السیاسیة والاجتماعیة فی سنندج فی عهد الشیخ أحمد الثالث، فحملته ـ بصحبة أبنائه على الهجرة نحو العراق، حیث اتّخذوا من بغداد مستقراً لهم، دون أن یذکر المؤرّخون تاریخاً محدَّداً لدخولهم العاصمة. وقد ورث السَّنویّون البغدادیّون من هذا الجدّ الکریم روحَ العلم، وذِکَرَ المعارف، ومیراثاً عظیماً من الأدب والفضل، ظلّوا یتوارثونه کابراً عن کابر. (السَّنوی، 2007م، ص 39)
 الشیخ طاها ومکانته العلمیة
الشیخ طاها السَّنَوي الغوراني، ابن الشیخ أحمد الثالث، وُلد في ليلة الثلاثاء، الرابع عشر من ذي القعدة سنة ١٢٣٠هـ، الموافق لـ ١٨٢٥م، في مدينة سنندج (السنوي، ٢٠٠٧م، ص٥٠؛ المدرس، ١٣٦٩هـ، ص١٨٢). ورغم غموض تفاصيل حياته في صباه وتعليمه، يتضح أنه في فجر شبابه كان يتمتع بغزارةٍ علمية وإلمامٍ واسعٍ في مختلف العلوم. إذ إنه في سنة ١٢٦١هـ، ألَّف أول أعماله الفكرية بعنوان "هدى الناظرین"، وهو شرحٌ دقيقٌ للجانب الكلامي من كتاب "التهذيب" للعلامة التفتازاني. وقد شغل في تلك الفترة منصب أستاذ في جامع الإمام الأعظم ببغداد، ما يبرهن على مكانته العلمية الرفيعة. (قره‌داغي، ٢٠٠٧م، ص١٩)
وأما في تعريفه وبيان مكانته العلمية، فنكتفي بذكر ما قاله بعض كبار العلماء عنه: فقد كتب العزاوي قائلاً: (إنه من العلماء الأفاضل الذين تركوا آثارًا في أصول الفقه وغيرها." (عزاوي، بلا تاريخ، ٢/85  وكذلك ذكر عمر رضا كحالة في ترجمته له: «هو عالمٌ، أديبٌ، بصيرٌ بعلم الفلك، ذو رؤيةٍ نافذة في مختلف العلوم.» (کحالة، ١٩٩٣م، ٢/١٦) أما أبو الثناء محمود شهاب الدين الآلوسي، صاحب تفسير "روح المعاني"، فقد أفاض في مدحه قائلاً: «الفاضل الذي لو رأى نثره البديع، البديع ذاته، لازداد على نفسه غيظًا، وهو الذي يجد عنده المرتجى، أنواع الفضائل والفواضل التي يُرتجى كل ما هو مفيد.» (قره‌داغی، ٢٠٠٧م، ص65) وفي أواخر حياته، تولى منصب القضاء في مدينة الموصل، حيث ظل يشغل هذا المنصب حتى وفاته في سنة ١٣٠٠هـ (١٨٨٢م) حيث انتقل إلى الدار الآخرة في نفس المدينة، ودُفن بجوار مرقد النبي شيث عليه السلام. (الدروبي، ١٩٥٨م، ص٥٠) 
آثارُهُ ومصنّفاتُه
تزخرُ خزانةُ التراث السنوي بعددٍ من المصنّفات التي خلّفها الشیخ طاها، وتدلّ بمجملها على سَعةِ معارفه وتنوّع مشاربه العلمیة. ومن أبرزها:
«هُدى الناظرین»، وهو من أوائل تآلیفه، وقد کُتبت علیه تقاریظُ نخبةٍ من أعلام بغداد؛ منهم: أبو الثناء محمود شهاب الدین الآلوسي، ومحمد سعید مفتي بغداد ـ، والعلامة محمد طبقچلي، وعبد الرحمن الروژبیاني المدرّس وغیرهم. وقد أُنجز هذا الکتاب سنة ١٢٦١هـ (السنوي، ٢٠٠٧م، ص٥٠) ولم یُطبع إلى الیوم.
«شرح تهذیب المنطق للتفتازاني»، وقد عُنِي به عدد من علماء بغداد فکتبوا تقاریظهم علیه، ومنهم: محمد فیضي الزهاوي، والشیخ نعمان الآلوسي، والشیخ محمود شکري الآلوسي وغیرهم. (قره‌داغي، ٢٠٠٧م، ص١٩–٢٠) والکتاب مخطوط لم یَرَ النور بعد.
«نظمٌ وشرحٌ لِمُختصر المنار للنسفي» في أصول الفقه، وقد طُبع فی إسطنبول سنة ١٣١٦هـ، وهو من أعماله المحکمة في هذا الفن.
«رسالةٌ فی علم الهیئة»، طُبعت في بیروت سنة ١٣٠١هـ (السنوي، ٢٠٠٧م، ص٥١) وتُظهر اطّلاعه الواسع على مباحث الفلکیات.
«إثباتُ نبوّةِ خیرِ مَن أوتي الحکمةَ وفصلَ الخطاب»، وهو کتابٌ یرُدّ فیه على شبهات النصارى ویُفنّد أوهامهم فی شأن سیرة النبي ﷺ، مستنداً إلى الحجج العقلیة والنقلیة على سواء. (قره‌داغي، ٢٠١٤م، ٢/٢٥٢) والکتاب ما زال مخطوطاً.
«أرجوزةٌ فی ذَوي الأرحام وإرثِهم فی الفرائض»، نظمَ فیها قواعدَ هذا الباب الفقهي بدقّة واختصار.
«رسالةٌ فی مناقشة قول النصارى: إنّ الله جَوهرٌ واحد»، وتتناول نقداً عقدیّاً لهذا التصوّر على ضوء الأدلة الکلامیة.
«رسالةٌ فی الفلک»، وقد ذکر کحّالة: «له حاشیةٌ على المسألة الشعیریة فی الفلك.» (کحّالة، ١٩٩٣م، ٢/١٦) مما یدلّ على تضلّعه في العلوم الطبیعیة.
«مجموعةُ رسائلَ وقصائدَ ومراثٍ وتهانٍ وتقاریظ»، وهي مجموعات أدبیة متنوّعة تبرز أسلوبه البلاغي ونزعته الإنشائیة.
«شرحُ منهاج الأصول» في أصول الفقه، وقد أشار إلیه قره‌داغي بالتفصیل. (٢٠١٤م، ٢/١٩٩–٢٥٢)
«رسالةٌ فی وجوهِ النَّظمِ واعتباراته»، وتتناول مباحث دقیقـة في نظریة النظم وأسالیب الترکیب.
«رسالةٌ فی اصطلاحات الحدیث»، وهي معالجة موجزة لمباحث المصطلح وأصوله.
«منظومةٌ فی العَروض»، ذکرها البغدادي. (١٩٥١م، ١/٤٣٣) وتدلّ على براعته فی العلوم الأدبیة وفنون الشعر.
المناصب الوظيفية التي شغلها
إلى جانب أعماله الجليلة في التدريس والتأليف، تولَّى الشيخ طاها السنوي العديد من المناصب القضائية والإدارية في عدة مدن، حيث شغل منصب القضاء والقيادة في فترات متتابعة، وذلك على النحو التالي:
-من عام ١٢٧٥ هـ إلى عام ١٢٨٩ هـ، في مدينة كربلاء.
-من عام ١٢٩١ هـ إلى عام ١٢٩٤ هـ، في مدينتي نابلس وصيدا.
-من عام ١٢٩٤ هـ إلى عام ١٢٩٧ هـ، في مدينة حلَّة.
-من عام ١٢٩٧ هـ إلى عام ١٣٠٠ هـ، في مدينتي البصرة والموصل، حيث شغل فيها منصب القضاء ومنصب القائم مقام( أو الوالي. (قره داغی، ٢٠٠٧م، ص١٩)
الرسائل
من الناحية اللغوية
يعود أصل كلمة "رسالة" إلى الجذر العربي "رَسَل" و "رِسالة"، التي تعني في جوهرها اللطافة، الودّ، و الرحمة ويُشتق منها أيضًا لفظ "ترسّل"، الذي يدل على التأنّي و الوقار في المعاملة، على خلاف الاندفاع أو رفع الصوت التراسل في اللغة يعني إرسال بعضهم إلى بعض في سياق من التفاهم المتبادل و المودة، وهو ما ينطوي على عنصر أساسي في بناء العلاقات الإنسانية السليمة. لذا، يمكن القول أن المراسلة تتأسس على ثلاثة أبعاد جوهرية: الوقار، التفاهم المتبادل، و المحبة، وهي الأركان التي تُبنى عليها الرسائل الإنسانية. كما ورد في ابن منظور: «ترسل القومُ، أرسل بعضهم إلى بعض.» (ابن منظور، 1363 ش، 11/ 281-283) من هذا المنطلق، الرسائل لا تمثل مجرد وسيلة تواصل، بل هي فعل إنساني يعكس علاقة راسخة قائمة على الاحترام و الود.
الرسالة في الاصطلاح
في الاصطلاح الأدبي، الرسالة هي قطعة نثرية فنية تتسم بالبلاغة والدقة في التعبير، ويختلف طولها وقصرها بحسب غرض الكاتب و أسلوبه يتطلب تحرير الرسالة أن تتوافر فيها أسلوب بلاغي رفيع و ألفاظ منتقاة بعناية و معانٍ مبتكرة تحاكي أذواق المتلقين. كما يعرّفها عتیق قائلاً: «الرسالة هي قطعة نثرية فنية، يتفاوت طولها وقصرها بحسب إرادة الكاتب وأهدافه، ويتميز أسلوبها بالبلاغة والوضوح، وتضم مفردات راقية ومعاني طيبة تُستساغ وتنال القبول.» (عتیق، 1976 م، ص 448) في هذا السياق، يتوجه حديثنا إلى الرسائل التي تُصنف ضمن الرسائل الأخوية، الاجتماعية و الشخصية التي تتسم بالغنى الوجداني والعمق العاطفي.
 الرسائل الأخوية
تعد الرسائل الأخوية نوعًا مميزًا من الرسائل التي تحمل في طياتها المشاعر الإنسانية الصادقة. إنها تعكس ألوانًا من الشوق والخوف، المدح والهجاء، الاعتذار والمصالحة، التهنئة والمطالبة، و الرثاء والتعزية وذلك تبعًا للظروف الحياتية التي تمر بها الشخصيات المتبادلة لهذه الرسائل. كما أشار شوقي ضیف إلى أن هذه الرسائل تنقل الأحاسيس الشخصية للأفراد وفقًا لدرجة القرب و الروابط العاطفية بينهم وبالتالي فهي تتفوق فنياً و أدبياً على الرسائل الرسمية و الإدارية، حيث تمتاز بالتنوع في الأسلوب والموضوع، وثراء الخيال الذي يُضفي عليه الكاتب طابعًا خاصًا يعكس شخصيته. (شوقي ضیف، بلا تاريخ، 3/491) وفي وصف ابن الأثير لهذه الرسائل، نجد أنها "حمائم القلوب " عندما يبتعد الأحبة عن بعضهم البعض، مما يبرز الجانب العاطفي العميق لهذه الرسائل التي تساهم في تقوية روابط الحب والتآلف بين الأفراد في الأوقات الحرجة. (ابن الأثير، 1939م، 1/ 256)
 علم الأسلوبية
الأسلوب من الناحية اللغوية
الأسلوب: المعدن المصهور يُسكّ في قالبه؛ الطريقة، الأسلوب، المنهج الخاص الذي يعبّر به الشاعر أو الكاتب عن إدراكه ومشاعره الداخلية، أي أسلوب الكشف عن ما في الضمير. (معین، 1364 ش، 2/1818) الأسلوب، مأخوذ من جذر "سَلَبَ" ويشير إلى التجميع أو الاختطاف؛ يُقال: صف من النخيل أو طريق ممتدّ مستمر، أي المسلك أو المنهج، وكذلك الفن والحرفة، أي المسلك المتبع. والجمع أساليب. ويقال: أخذ فلانٌ في أساليب القول بمعنى أنه وظّف فنون البيان بحرفية وإتقان. (ابن منظور، 1363 ش، 1/473)
ستایل (Style) قلم للكتابة على الشمع، أو قلم الحفر؛ الأسلوب، الصفة المميزة، التميّز، أسلوب الكتابة، الجانب الفني، طريقة التعبير، أسلوب التنفيذ، المنهجية، طريقة الصنع أو القول، النبرة، الأناقة والبهاء. (آریان‌پور کاشاني، 1378 ش، ص 2216) كما يتبين أن هذه المفاهيم تتلاقى في جوهرها حول أسلوب التعبير، تنظيم الكلام، وفن تزيينه بالفنون البلاغية، وهو ما يقودنا إلى الفكرة الجوهرية، التناغم والنظام في الكلام كركيزة أساسية للأسلوب.
تعريف الأسلوب اصطلاحًا
عرف العلماء الأسلوب من زوايا متعددة:
1-شوبنهاور: «تجلّي الفكر والذهن في صور محسوسة.»
2-فلوبر: «طريقة حرة لرؤية الأشياء وملاحظتها.»
3-پیرگیرو: «أسلوب للتعبير عن الفكر بواسطة اللغة.» (عیاشی، 2002 م، ص 33 و 35)
ويقول الجرجانی: «الأسلوب نوع من النظام، وطريقته تكمن في اختيار وتنقية الكلمات والعبارات من قبل المؤلف لتقديم أسلوب خاص جميل وراق في اللغة، يعكس رؤية محددة.» (جرجانی، لاتا، ص 469) ويرى مصلوح: «الأسلوب هو عملية تنقية الكلمات والعبارات بما يضمن تجسيد رؤية فكرية محددة بأسلوب متقن وجاذب.» (مصلوح، 1992 م، ص 38) وبالتالي، يتضح أن الإنسان يسعى إلى التعبير عن أفكاره ومشاعره الداخلية عبر أساليب متعددة، بهدف تقديم تعبير واضح وجميل وذو وقع فني.
تعريف علم الأسلوبية  (Stylistics) 
يعتبر شارل بالي (1865-1946 م) مؤسس علم الأسلوبية الحديثة (الوصفية)، وقد عرّفها بقوله: «علم الأسلوبية يدرس شكل وبنية التعبير مع مراعاة مضامينه الداخلية والعاطفية، أي أنه يركز على المشاعر والعواطف المعبّر عنها بواسطة اللغة، وفي الوقت ذاته يقيم مدى تأثير هذه التعبيرات اللغوية على الأحاسيس والمشاعر.» (عیاشی، 2002 م، ص 31) ونظرا لأن الباحثين اليوم يتفقون على أن الأسلوب يجمع بين علوم اللغة والأدب في منطقة مشتركة، فإنه ينبغي أن يتم البحث ضمن هذا الإطار المتداخل. (فضل، 1998 م، ص 95) ومن ثم يمكن القول: «علم الأسلوبية يهتم بـالتعبير عن المشاعر عبر اللغة، ودراسة كيفية تأثير اللغة على تلك المشاعر.» (نفس المصدر، ص 97-98)
 وصفُ النتائج وتحليلُها
الف- الأسلوبية الصوتية
يُعَدّ المستوى الصوتي أحدَ المستوياتِ الرئيسة التي تتناولها الدراساتُ الأسلوبية بالتحليل، إذ إنّ الأسلوبية الصوتية تُعنى بدراسة الوحدات الصوتية وتقويمها داخل السياق اللغوي، والكشف عن وظائف العناصر الصوتية في مختلف المقامات الاستعمالية، ولا سيّما في النصوص الأدبية، من حيث أثرها الجمالي ودورها في تشكيل الأنظمة الصوتية التي تُسهم في بناء المحسّنات اللفظية والبديعية، كالسجع والجناس والتماثل الصوتي، فضلاً عن الوزن وموسيقى الكلام وعناصرها المكوِّنة من وزنٍ وقافية. (مقیاسي وفراهاني، خريف 1393ش، ص 44، العدد 7) وتضطلع الأصوات بدورٍ بالغ الأهمية في الكشف عن الانفعالات النفسية والاستجابات الوجدانية، إذ إنّها تمثّل أحدَ أبرز مظاهر التجلّي الداخلي للإنسان؛ فالانفعالات الباطنية هي التي تمنح الحروفَ خصائصَ صوتيةً متنوّعة، كالمدّ والغنّة، أو الشدّة واللين، كما أنّ اختلاف التناوب والتتابع الصوتي، بالقدر الذي ينسجم مع منبعه النفسي، يؤدّي إلى تنوّع الظواهر الصوتية وتعدّد دلالاتها. (رافعي، 2003م، ص 177)
التكرار
ظاهرة التكرار، التي نستخدمها وعيًا أو لا وعيًا في المحادثات اليومية، لا تقتصر أهميتها على التأكيد على معنى الكلام فحسب، بل تشمل أيضًا البُعد الموسيقي للنص. فالتكرار حين يُوظَّف بحِرفية داخل النص، يخلق جمالًا وسيمفونية خاصة بالكلام، حيث يسعى الكاتب من خلال استثمار أشكال التكرار المختلفة سواء تكرار الحروف أو الأدوات أو الكلمات والعبارات، وحتى تكرار فقرة كاملة إلى تحقيق هذا الجانب الموسيقي الداخلي للنص. (خليل، 2011م، ص 321)
أ- تكرار الحروف
يُعدّ تكرار الحروف أحد أبرز مظاهر التكرار على مستوى الأصوات في النصوص، إذ أن الحروف العربية بما تحمله من خصائص ودلالات، «مملوءة بالمشاعر الإنسانية المتنوعة، وهو ما مكّن اللغة العربية بقدرتها الفطرية من تجسيد ردود الأفعال والحالات النفسية للمتحدث في ذهن المستمع وقوة خياله.» (عباس، 1998م، ص 22) وقد اتفق كثير من علماء اللغة على أن لكل حرف دلالة خاصة، وأن تكرار الصوت الخاص بكل حرف يمكن أن يكون مصدر إلهام لرسائل محددة. فعلى سبيل المثال: «سَأرسِلُ إلیکَ أنفِیةً ما شمَّ مثلَها عاطِسٌ، ولا مسَّ نِدَّها لامِسٌ، تُنقِي تَجاویفَ الرّأسِ، وتنظّفُ مَجاری الأنفاسِ، مسکیةَ اللونِ والشَّذی، جالبةَ النفعِ سالبةَ الأذی.» (قره داغي، 2007م، ص 102)
الحرف "س"، الذي يُصنَّف من الحروف المهموسة والناعمة «عندما يأتي في بداية الكلمة، يوحي بالحركة والطلب والامتداد، وعندما يأتي في نهايتها، يشير إلى المعاني المختلفة مثل الستر والهدوء والثبات والضعف.» (عباس، 1998م، ص 114) وفي النص السابق، رغم بساطة المعنى الظاهر، يعكس تكرار حرف "س" من جهة انتشار الحب الداخلي ورغبته في تقديم الهدية، ومن جهة أخرى إضفاء الطمأنينة والسكينة لدى المتلقي تجاه ما يعرضه الكاتب.
أما الحرف "ص"، فهو «محمول على صفة الهيبة والقوة والنقاء والصفاء.» (عباس، 1998م، ص 28) ويستمد هذه الخصائص من «صفاء صوته، ووضوح معناه، وهيمنته وقوته وفعاليته.» (المصدر نفسه، ص 149) ويُعدّ من أكرم الحروف بعد ابتعاده عن المعاني القبيحة والضارة. (المصدر نفسه، ص 154) وقد وُضع «لجمال صوته وموسيقاه العذبة المؤثرة، ولقدرته على إلهام النفس والروح بالقوة والعزة والنقاء والصفاء والخُلق الفاضل.» (المصدر نفسه، ص 151) وبما أن موضوع النص يتعلق بالتعزية والثناء على المتلقي، فإن صدَى هذا الحرف في النص، إلى جانب الجانب الموسيقي، يعبّر عن صدق نية الكاتب وخالص عاطفته في المشاركة بالهم والحزن، كما يعكس عزّة وثبات وقوة المتلقي في مواجهة البلاء وتحقيق عناصر الصبر والمثابرة.
ب- تكرار الكلمة
يضيف التكرار إيقاعًا مميزًا للنص، ويؤكد المعنى، كما أورد ابن الأثير فوائده: 1- التأكيد وتقوية الكلام، مما يلفت الانتباه إلى المعنى المكرر سواء في المدح أو الذم، 2- التحدّث باندهاش، 3- التنبيه والإيقاظ، 4- تعدد المراتب (ابن الأثير، 1939م، صص 4-20)


تكرار الضمائر
يُعدّ تكرار الضمائر من السمات البارزة في البنية النحوية للنص، ويساعد في كشف درجة علاقة مؤلف النص بالآخرين وبيئته. فمثلاً: «لم أزل رافعاً أکفَّ الدعاء إلی ناصب السَّماء، أن یمنحَکم الظفرَ، ویقیَکم الکَدَرَ، ویرقّیَکم من الرفعةِ إلی العزّةِ و السّعادةِ و یهَبَکم بعدَ کلِّ فوز حُسنیً و زیادة و أن یُدیمَ علیکم أثوابَ الصّحَّة لایُبلَی جدیدُها، و یزیدَ فی عمرکم أعواماً لایُحصَی عدیدُها، و یُقِرَّ بمرآکم أعینَ مُشتاقیکم، و یُروِیَ بلقیاکم، أفئدةَ المتعطِّشین إلی تلاقیکم، وربِّی تعالی واقیکم.» (المصدر نفسه، ص 68) كثرة تكرار الضمير "كم" «لا تضفي على النص بعدًا موسيقيًا فحسب، بل تؤكد المعنى، وتثير الانفعال والتفاعل المباشر مع المتلقي.» (شرشر، 1988م، ص 88) كما أنّ جمع الضمير يدلّ على تكريم واحترام المتلقي، ويعكس حب المؤلف له.
تكرار الفعل
«هنَّیتَ سیِّدي هنَّیتَ، وبما أکننتَ من لقب کنَّیت.» (قره داغي، 2007م، ص 46) تكرار الفعل "هنّیتَ" يُضفي على النص نغمة موسيقية جذابة، وهو انعكاس للمشاعر الداخلية للكاتب، ويعكس عمق العلاقة بين الممدوح والكاتب، كما أن التكرار في الخطاب يعزز مستوى الألفة والفاعلية في التأثير، إذ «يُعدّ من أبرز الحالات التي تتجلى فيها ردود الفعل الداخلية في سياق المدح الصادق.» (علي سيد، 1986م، ص 165)
السجع
يعرف السجع لغويًا بأنه «صوت الحمامة أو اليمامة، أنين الناقة، الكلام المقفى، أو غناء الطيور ذات الصوت الجميل مثل البلبل واليمامة، وفي الاصطلاح البلاغي، هو أن تتوافق الكلمات الأخيرة في جمل متتالية من حيث الوزن أو الحروف الأخيرة أو أحدهما.» (دهخدا، 1339 ش، 29/328) يُعتبر السجع، في سياق البلاغة العربية، أداة موسيقية تضفي على النص بعدًا جماليًا ورنينيًا، إذ «مثل الموسيقى، فإن اللغة هي أداة التعبير عن العواطف، وهي تمثل انعكاسا للانفعالات الداخلية للمتكلم، ومن ثمّ يُعتبر السجع من أرقى أساليب البيان وأكثرها قوة في نقل المعاني إلى المتلقي، لاسيما حينما لا تكون اللغة العادية كافية للتعبير عن ردود الأفعال أو الانفعالات النفسية.» (حجاب، 1986م، ص 161)
أ- المرصع
«المرصع هو سجع تتطابق فيه الكلمات التي تتوالى في الجمل، بحيث تتوافق الألفاظ الأخيرة في الوزن والحروف الأخيرة.» (سكّاکی، 1987م، ص 296) ويُعتبر من أرقى أساليب السجع من الناحية الموسيقية، مثال: «وأنارَ دوحُ المُراد، واستقامَ أودُ الحظ، وأقامَ روحُ الفؤاد.» (قره داغي، 2007م، ص 46) 
حيث تتطابق الكلمات "أنار" مع "أقام"، و"دوح" مع "روح"، و"المراد" مع "الفؤاد"، مما يخلق توازنًا موسيقيًا واضحًا، ومثال آخر: «وإنّي لم اجترِح جریرةً، ولم اقترِح عسیرةً، .. وقد أخذتِ الأشواقُ إلى العراق مني بالتلابيب، وسلبتِ الاتواق إليها ما کان للسوةِ والاصطبارِ علی سويدائي من جلابيب.» (المصدر نفسه، ص 72) حيث تتطابق الكلمات "لم اجترح" مع "لم اقترح"، و"جریرة" مع "عسیرة"، و"أخذت" مع "سلبت"، و"الأشواق" مع "الاتواق"، و"تلابيب" مع "جلابیب"، في خلق توازن موسيقي متناغم.
ب- المتوازي
«السجع المتوازي هو الذي يتطابق فيه آخر الحروف في الجملتين أو الجمل المختلفة في الوزن والحرف الأخير.» (سكّاكی، 1987م، ص 296) مثال:«شلّت أيدي المنون كيف تنزع بُردَ الشَّبابِ القشیب، وتذوي الغصنَ النضرَ الرطيبَ، ولا يرق للشجي والكئيب، .. وأسألُه تعالى لِكرمه العميم، أن يجعل من فُجعنا به من شبان جنة النعيم، وأن يلهم الكرام العزّ من جدّه وأبيه وأعمامه وإخوته وذويه، بل كافة مخلصيهم ومحبّيهم صبراً جميلاً، ويمنحهم أجراً جزيلاً، وعمراً مع العزّ والعافية طويلاً.» (قره داغي، 2007م، ص 80) حيث تتطابق الكلمات "القشيب" مع "الرطيب" مع "الكئيب"، و"العميم" مع "النعيم"، و"أبيه" مع "ذويه"، و"جميلاً" مع "جزيلاً" مع "طويلاً" في الوزن والحروف الأخيرة. ومثال آخر: «هذا فصيح البيان، وبلغ التعبير بالبنان، والدُّرّ المستخرج من بحر التعميق والإمعان، لحضرة من له الكعب الأعلى في الشرف والنجابة، والسهم الأوفى في الإجادة والإصابة، المغرم في لجج الغوامض بالغور، الملهم بحل عقد العويصات الأبِیّات على الفور.» (المصدر نفسه، ص 92) حيث تتطابق الكلمات "البیان" مع "البنان"، و"النجابة" مع "الاصابة"، و"الغور" مع "الفور"، مما يخلق نوعًا من التوازي الموسيقي الدقيق.
ج- المطرّف
«السجع المطرف هو الذي يختلف فيه وزن الكلمات بين الجملتين الأولى والثانية، لكن تتطابق الحروف الأخيرة بينهما.» (سكّاکی، 1987م، ص 296) 
«إني لشَكرت حضرة المولي، إذ حيّاني بخير تحية، بل أحیاني ببلوغ الأمنية، على لسان اللاهج ببرّه، الناهج مناهج شكره، ولدي الذي هو على سري وعلانيتي، الرامي عن قوس قصدي ونيتي، وإنّي إذ تلوتُ مكتوبه، ووقفتُ أسلوبه، رأيته متلألئًا بدرّ ذلك السلام، فبادرته بالتبجيل والإكرام، وصدقني ظني بأنّ ذلك المولي يردف هذا الإحسان بالإحسان.» (قره داغي، 2007م، ص 31) 
حيث تتطابق الكلمات "تحية" مع "أمنية"، و"بره" مع "شكره"، و"علانیتي" مع "نيتي"، و"مكتوبه" مع "أسلوبه"، و"السلام" مع "الإكرام"، وهي متوافقة في الحروف الأخيرة فقط. «لقد أوجب كمال الفرح والمسرورية، أن وُجّهت لكم الأعضاء والمأمورية، فنسألُه تعالى أن يوفّقكم لكل خير، ويدفع عنكم كل ضر، ويزيدكم شأنًا، ويسرّكم جنانا، ويعلِّيكم مكانًا، كما يحب الأوداء، وتختار الأحبة وتشاء.» (المصدر نفسه، ص 33) 
حيث تتطابق الكلمات "المسرورية" مع "المأمورية"، و"خير" مع "ضر"، و"شأنًا" مع "جنانًا" مع "مكانًا"، و"الأوداء" مع "تشاء" في الحروف الأخيرة. الشيخ غالبًا ما استخدم في جميع أنواع السجع تقنية "لزوم ما لا يلزم"، مما أضاف على النصوص عمقًا موسيقيًا وبلاغيًا متميزًا.
الجناس
تعریف الجناس
لقد عرف البلاغيون القدماء الجناس على أنه تشابه في اللفظ بين كلمتين، (السکاکی، 1987 م، ص 429) بينما عرفه المتأخرون بعبارة "توافق الكلمتين في اللفظ واختلافهما من حيث المعنى"، (هاشمی، 2008 م، ص 261). ويُعد الجناس كالتكرار الذي يعزز من قوة الأصوات والنغمات، فضلاً عن أنه يُفضي إلى نوع من الانسيابية والتكامل بين المعاني وأصوات الكلمات. (الطیّب، 1989 م، 2/261)
أ- الجناس التام (المستوفي والكامل)
يُسمى الجناس تامًّا عندما يتوافق اللفظان في جميع الجوانب التالية: 1- نوع الحروف 2- عدد الحروف 3- هيئة الحروف (الحركات والسكون) 4- ترتيب الحروف. والقول بأن "الجناس التام هو ما لا يوجد فيه أي فرق بين اللفظين" يعد تأكيدًا لهذه الخصائص. (السکاکی، 1987 م، ص 429) ففي العبارة: فاسترجع قائلاً: «أستفتیکَ و أن الخیرَ لَفیکَ و فی فیکَ.» (قره داغی، 2007م، ص 82) نجد أن كلمتي "فیك" و"فیك" متطابقتين تمامًا؛ حيث إن "فيك" الأولى هي الجار والمجرور، بينما "فیك" الثانية هي تركيب إضافي بمعنى "فمك" وفي العبارة: «إذا حلَّ أهلُ العلم نادیه أنِسوا منه برًّا شفیقاً، و أنِسوا بجمیل إرفاقه وحسن أولئك رفیقاً....» (قره داغي، 2007م، ص 49) نجد أن كلمتي "أنسوا" متجانستان تامًّا، الأولى تعني "رأوا أو سمعوا"، والأخرى تعني "ألفوا أو اعتادوا".وفي العبارة: «ولعبَرتُم بما وقعته أمناءُ الشرعِ إلى النظارة، و لجعلتموه عبرةً للنظارة.»


ب- الجناس الناقص
في الجناس الناقص، يختلف اللفظان في أحد الجوانب التي تم الإشارة إليها في الجناس التام. وقد قسّم بعض البلاغيين الجناس الناقص إلى عشرة أنواع، (علوي، 2002 م، 2/186) على سبيل المثال، في العبارة: «فإن أقصرتَ خطاك، و اعرضتَ عن خطاك، وإلا فالصّفعُ و قَفَاكَ!» (قره داغي، 2007م، ص 102) نجد أن كلمتي "خُطاك" و"خَطاك" يختلفان في الحركات، ولكن مع توافُق في النوع، مما يجعلهما جناسًا "محرفًا".وفي العبارة: «وإنك يا نورَ حدقة الأدباء، و نورَ حدیقة الحَضباء....» (قره داغي، 2007م، ص 37) نجد أن "نور" و"نَور" و"حدقة" و"حدیقة" و"حقیقة" و"حقیبة" جميعها تتضمن جناسًا، حيث أن الأولين يشتركان في الجناس "المحرف" و"المماثل"، بينما "حدقة" يختلف عن "حدیقة" و"حقیقة" و"حقیبة" بوجود حرف زائد، وهو ما يجعلها جناسًا "مذيلًا"، بينما الكلمات اللاحقة تندرج تحت جناس "مضارع" و"مماثل" بسبب اختلاف حرف واحد.وفي العبارة: «و نرجو أن يعدنا المولى من المستعدّين لدعائه....» (قره داغي، 2007م، ص 46) نجد أن "مستعدّين" و"مستعدين" تختلفان في حرف واحد، مما يجعلهما جناسًا "مذيلًا" و"مماثلًا"، بينما "متشکیاً" و"متشکراً" تختلفان في حرف واحد أيضًا وتتشابهان في النوع، ما يجعلهما جناسًا "مضارعًا" و"مماثلًا". اللفظان "مستعدّین" و"مستعدین" يُعدّان من الجناس من نوع "المذيل" و"المماثل"، وذلك بسبب زيادة حرف واحد مع بقاء التشابه في طبيعة الحروف، في حين أنّ اللفظين "متشکیاً" و"متشکراً" يُصنفان ضمن الجناس "المضارع" و"المماثل" نظراً لاختلافهما في حرف واحد مع التوافق في طبيعة الحروف. ويجدر بالذكر أنّ الكاتب قد وظّف في عباراته "لا زال مجده وجوده مصعداً ومنحدراً" و"ولا برح شانيه وداعيه، متشکّیاً ومتشكّراً" ما يُعرف بصنعة البلاغة "اللفّ والنشر المرتّب"، وهي تقنية فنية تضيف إلى النص قوة التأثير، سواء من ناحية المعنى أو من ناحية الإيقاع الموسيقي للغة، بما يعزّز الأثر البلاغي للنص ويضاعف جاذبيته الأدبية.»

ج-الجناس المعکوس
في العبارة: «وإنك لجديرٌ بذاتك لذلك، فضلاً عن كمال فضلك وفضل كمالك، كيف لا وقد قرنت بإصالة النسب....» (قره داغي، 2007م، ص 47) يظهر نوع من الجناس المعكوس، حيث يتم تقديم "فضل كمالك" في موضع "كمال فضلك"، وهو نوع من التقديم والتأخير في الترتيب يضفي على الجملة نغمة بلاغية تزيد من قوتها التأثيرية. ويُعد الجناس المعكوس من أرقى أنواع الجناس، إذ يساهم في إضفاء طابع روائي وسلس على النص، ويزيده جمالًا وتأثيرًا. وقد أشار "قدامة الكاتب" إلى هذا النوع من الجناس بأنه "تحويل الاسم" (علوي، 2002 م، 2/191) أي أن الكاتب يعكس ترتيب الكلمات أو العبارات في سياق الجملة بما يعزز من قوتها البلاغية ويضيف لها تأكيدًا دلاليًّا. وفي العبارة الأخرى: «فإن رواية مناقب الكرام، تروي من أوام أضرمته لئام الأيام، والأيام اللئام، وإن من ألقت أوصافه بين هذه الأوراق كان عريق السؤدد....» (قره داغي، 2007م، ص 94) نرى أن الجناس المعكوس يظهر في "لئام الأيام" و"أيام اللئام"، حيث يتم عكس الترتيب بين الكلمتين مما يضيف إلى النص تأثيرًا موسيقيًّا بلاغيًّا يعزز من قوته وجماله.
الاقتباس
تعريف الاقتباس
في اللغة، يُستمد مفهوم "الاقتباس" من "قبس النار"، أي أخذ شعلة أو جزء من النار، ويُستخدم بشكل مجازي للإشارة إلى أخذ جزء من علم أو معرفة. في البلاغة، يشير الاقتباس إلى استخدام جزء من نص قرآني أو حديث نبوي ضمن الكلام بحيث لا يُعدّ جزءًا من كلام الكاتب، بل مجرد إشارة أو استعارة. في قول العلماء، يُعتبر الاقتباس أداة بلاغية قوية تُعزز من النص وتربط بينه وبين النص المقتبس منه. فهو لا فقط يزيد من تناغم النص وتوزيعه، بل أيضًا يعزز من تأثيره ويُظهر مهارة الكاتب. على سبيل المثال، في العبارة: «فلمّا فرغ عن تقریره، و طوى حبر تحبیره، و آذن بمسیره.» (قره داغي، 2007م، ص 85) نجد أن الجملة «فرحین بما آتاهم من قوله.» هي اقتباس من الآية «حین بما آتاهم من فضله و یستبشرون.» (آل عمران، 170) وفي العبارة: «فلو لا أنه وصلته رقیمة من عندك لهام بالزوراء.» (قره داغي، 2007م، ص 39) نجد أن "لولا أن تداركته نعمة من ربك لنبذ بالعراء" هي اقتباس من الآية «لولا أن تداركته نعمة من ربه لنبذ بالعراء» (سورة القلم، 49) وفي العبارة: "و لاتحسبنّ الله غافلاً عما یعمل الظالمون..." (قره داغي، 2007م، ص 61) نجد أن "و لاتحسبنّ الله غافلاً عما یعمل الظالمون هو اقتباس من الآية: «ولاتحسبنّ الله غافلاً عما یعمل الظالمون إنّما یؤخرهم ليوم تشخص فيه الأبصار.» (سورة إبراهيم، 42)
ب-الأسلوبية الدلالية أو المعنوية
يُعدُّ البعد الدلالي والمعنوي من أبرز العناصر الأساسية في بحوث وتحليلات الأسلوبية الأدبية. «فـالأسلوبية في هذا السياق تركز على اللفظ بوصفه وسيلة لإظهار جوهر المعنى؛ إذ يتم اختيار الألفاظ من قبل منشئ النص وفق معرفته بطبيعة اللفظ ومدى تأثيره على المضمون.» (عبدالمطلب، 1994م، ص 207) ويؤكد عبد القاهر الجرجاني في كتابه دلائل الإعجاز أن «الألفاظ لا تتفاضل لمجرد كونها مفردات لغوية، بل تتفاضل في مدى انسجامها وتوافقها بين معانيها وبين المعاني الأخرى المشابهة أو المترتبة عليها، وليس بما هو منفصل عن اللفظ.» (الجرجاني، بي.تا، ص46)
ولا شك أن تصنيفات الدلالة تُعدُّ من الموضوعات الجوهرية في علم البيان، لذلك يُعرّف علم البيان والدلالة بما يلي: «البيان هو الاسم الذي يشمل كل ما يكشف عن المعنى ويزيح الحجاب عن جوهره، حتى يصل السامع إلى حقيقة المعنى، لأن الهدف الأساسي الذي يسعى إليه المتكلم والمستمع هو الفهم والإدراك، وبالتالي فإن أي وسيلة تحقق وضوح المعنى تعتبر بيانًا.» (الجاحظ، 1998م، 1، ص 76) وفي الواقع، يُعرف علم البيان بأنه العلم الذي يُبرز المعنى بطرق متنوعة، ويقال: «علم البيان هو علم التصوير والتشكيل الإبداعي الذي يستنهض العواطف الداخلية، فكلما أبدع المصور في جمال وروعة صورته، زاد تأثير عمله على النفوس.» (حسن عباس، 2005م، ص 13-14) وقد عرف الشريف الجرجاني الدلالة بأنها: "وجود شيء يؤدي علمه إلى استحضار شيء آخر، فالشيء الأول دال، والثاني مدلول" (1306هـ، ص 46) أي أن المعرفة بأمر معين تحفز ذهن المتلقي على استحضار أمر آخر مرتبط به. ويتمحور علم البيان حول موضوعات مثل التشبيه، والاستعارة، والمجاز، والكناية، لذلك يقتصر تحليل الأسلوبية في رسائل المؤلف على دراسة بعض هذه العناصر.
التشبيه
التشبيه أحد أهم فنون البلاغة وعنصر أساسي في بناء الأسلوب، ويعرف بأنه: «ادعاء المشاركة والتشابه بين شيئين في أحد المعاني.» (قزويني، 2003م، ص164) ومن منظور فني، "أسلوب التشبيه، رغم ما فيه من فوائد مثل إثراء النص الأدبي، والجمال الفني، والابتكار في التصوير، وتنشيط العقول، وإبراز الفكر، يعدُّ ساحة لتنافس كبار الشعراء والكتاب" (حسن عباس، 2005م، ص119) ويعد التشبيه معيارًا لـ"براعة وفطنة" المصوّر الأدبي، وهو ما يضفي بعدًا فنيًا على النص، ويُعد من العناصر الجوهرية في الأدب، إذ يمكنه تجسيد ما في ذهن الكاتب بصور ملموسة قد تمنح النص صفة الخلود الأدبي. مثال على ذلك: «ثم إنَّها واتتك في شِيتك، أو ماشَتك في مشيتك، فلا تأخذها باليمين، ولاتثق أنها لاتمين، وهي كوليدة تميس وتدلل، وتري ربها أذيال مرط مرحل، وتوهمه أنها محجوبة عن الصبا والشمال...» (قره داغي، 2007م، ص83) في هذا النص، تم تشبيه الدنيا بكُنيزة متمايلة تتظاهر بالعفاف والجمال، بينما الواقع يظهر فسادها وانغماسها في المعاصي. ويبرز الكاتب بهذه الصورة فكرة التحذير من الانغماس في الدنيا وإثارة النفور منها، مستندًا إلى تصوير مجازي دقيق يعكس البعد الأخلاقي والمعنوي للنص. مثال آخر: «والربيع قد وصل إلى الثامن في أيار، إذ الريح العقيم أنتجت في الجانب الغربي من بغداد أسود غبارٍ، حيث حارَّ كلُّ امرئ بنفسه لما عراها، وإذا أخرج يده لم يكاد يراها، فكأن ضجيج ذوي الأحلام من الرجال كعويل من لم يبلغ الحلم من الولدان والأطفال، فذهلت المرضعات عن الرضيع، وأهل الهوى عن كل ذي جمال بدیع.» (همان مصدر، ص86) في هذا المقطع، يصوّر المؤلف حالة الرعب والخوف الناجمة عن العاصفة، مشبهًا صرخات البالغين وانفعالاتهم بصراخ الأطفال، ليبرز ضعف الإنسان وعجزه أمام الكوارث، كما يفعل الأطفال عند مواجهتهم للخوف لضعف خبرتهم وقلة قدرتهم، إذ لا سبيل لهم سوى البكاء والنوح.
الاستعارة
تُعدُّ الاستعارة من الفنون البلاغية الرفيعة، وأحد ركائز التصوير الفني في اللغة العربية، التي تحقق الجمال والدقة في النصوص الأدبية. ويعرّفها السكّاكِي بقوله: «الاستعارة هي ذكر أحد طرفي التشبيه في الكلام، مع إرادة الطرف الآخر، بحيث يكون المشبه من جنس المشبه به، ويخصص له ما خصه من الصفات، ليكون دليلاً وقرينة على ذلك.» (السكّاكِي، 1987م، ص369) يمكن القول إن الاستعارة تتفوق على التشبيه من حيث قدرتها على إبراز الخيال الفني والتصويري، وميزتها البلاغية أنها «تُوجز المعنى بأقل عدد من الكلمات، بحيث يمكن من صدفة واحدة استخراج جواهر متعددة، ومن فرع شجرة جني ثمار مختلفة.» (الجرجاني، بي.تا، ص43) ومن دراسة رسائل المؤلف يتضح أن توظيفه لمختلف أنواع الاستعارة ساعده على إبداع صور بلاغية فريدة ومبتكرة.
أ- الاستعارة التصریحیة
يمكن تعريف الاستعارة التصریحیة بأنها: تصريح بـ(المشبه به) وحذف (المشبه)، كما عرفها القدماء: «أن يكون الطرف المذكور من طرفي التشبيه هو المشبه به.» (السكّاكِي، 1987م، ص373) وتعتبر الاستعارة المصرّحة فعّالة وذات قيمة جمالية حين تكون (وجه الشبه) واضحًا ومتعارفًا عليه، إذ تُسهم في تبسيط الأفكار وتحويلها إلى صور ملموسة تبقى في ذهن المتلقي. (مفتاح العلوم، ص388) مثال على ذلك في رسالة تهنئة موجهة إلى محمود نديم باشا بمناسبة تسلمه منصب الصدر الأعظم للمرة الثانية: «الذي أجراه سدًا لمجاري الظلم والبغي، وقى الله له الدولة والصولة والشوكة، والولد الكرام الغرّ محفوفًا سرير الملك منهم ببدورٍ سطعت من أفق السلطنة الكبرى.» (قره داغي، 2007م، ص33) في هذا المثال، شبّه الكاتب الممدوح بسدّ يقف في وجه سيل الظلم والاستبداد، ووجه الشبه هنا هو "الثبات والصمود" وفي استمرار النص، استعيرت كلمة "بدور" لوصف نسل الحكام، حيث يجمع بين "التألق والسطوع"، والمراد من ذلك أن يكون هؤلاء الورثة مصدر نور وخير للبلاد كما هو القمر في الليل المظلم. الاستعارة هنا من نوع حسي–حسي، مع حذف الطرف المشبه، فتكون استعارة مصرح بها. مثال آخر يوجه خطابًا إلى عالم دون ذكر اسمه: «تألّق البرق من شاطئ الوادي فأنس نورًا، وعبق الأرج من الجل والجادي، فأنست عنبراً وكافورًا، وما ذاك إلا وميض شم إذ بدا من جانب الأفق الأكمل.» (المصدر نفسه، ص48) هنا، شبّه المؤلف وصول رسالة الممدوح بالبرق، حيث يجمع الطرفان في "السطوع والإضاءة"، واستعيرت كلمات مثل "ألق"، و"وميض"، و"أريج شمّ" لتصوير جمال الرسالة وتأثيرها النفسي، بحيث تنقل شعورًا بالصفاء والراحة الداخلية للكاتب. جميع هذه الاستعارات من نوع حسي–حسي، مع حذف المشبه، لتكون مصرح بها. وفي مثال ثالث، تعليق على كتاب حديقة الورود لأبي الثناء محمود الآلوسي: «تسابقت فيه بلاغة العصر في بيان طيب سيرته، وتسارعت فصاحة الدهر في تبيان حسن سریرته، كل أظهر أزاهير ما لعبت بها أيدي النسيم، وملأ كؤوس ألفاظه رحیق بيان مزاجه من تسنيم.» (المصدر نفسه، ص95) هنا، شبّه الكاتب ألفاظ كبار الأدباء بالزهور البريئة التي لم تلمسها نسائم الهواء بعد، لتوضيح جمالها وحداثتها. كما شبّه مضمون هذه الألفاظ بمزيج من الرحيق السماوي، ليجسّد التأثير المعنوي والروحي للكلمات، مع استعارة النسيم كشخص رحيم يرمز إلى رقة العاطفة. هذه الاستعارات أيضًا من نوع مصرح بها، وتعبّر عن الروعة البلاغية للمؤلف.
ب- الاستعارة المكنية
في الاستعارة المكنية، يتم حذف المشبه به، ويُشار إليه باستخدام أحد لوازمه أو خصائصه، مع إبقاء المشبه كما هو. كما تم تعريفها على النحو التالي: «الطرف المذکور في الاستعارة، لا يكون إلا المشبه، في حين يتم التلميح إلى المشبه به بواسطة أحد لوازمه.» (سکاکی، 1987م، ص373) وبذلك، تعتمد هذه الاستعارة على التصوير غير المباشر للمشبه به باستخدام بعض الخصائص التي ترتبط به، في حين يبقى المشبه دون تغيير. تكمن قيمة الاستعارة المكنية في قدرتها على تجسيد المعاني المجردة وتحويلها إلى صور حسية حية، وهو ما يُعتبر من أكثر أساليب البلاغة جمالاً. حيث يبرز عنصر «التشخيص» والتجسيد في هذه الاستعارة، مما يضفي على اللغة حياة وحركة، ويحول المفاهيم غير المرئية إلى صور محسوسة. وتُعدّ الاستعارة المكنية من أجمل صور التعبير البياني، لكونها تتيح تجسيد معانٍ غير ملموسة بطريقة ملموسة، ما يساهم في جعل المعاني أكثر تأثيراً ووضوحاً لدى المتلقي. (عتیق، 1985م، ص172) وفيما يلي، بعض الأمثلة على الاستعارة المكنية التي تظهر في رسائل المؤلف:
المثال الأول:
في رسالة تهنئة إلى محمود نديم باشا بمناسبة توليه منصب الصدر الأعظم للمرة الثانية، ورد النص التالي: «فأضحت فرقُ الناسِ على الألسنة الشتّی، تُطيرُ الدعواتِ اللاتِ أوكارُ الإجابات لها المأوى، يقينًا لبقاء الدولة العُليا مدى الدنيا.» (قره داغي، 2007م، ص33) في هذا المثال، استخدم الكاتب استعارة مكنية مستوحاة من معنى "الطيران" باستخدام كلمة "تُطير". الدعوات التي ترفعها الألسنة للمطالبة ببقاء الدولة تصبح كأنها طيور تحلق وتذهب إلى أوكارها، وهي استعارة توضح كيف أن دعوات الشعب تصل إلى الله كما تصل الطيور إلى أوكارها. الكلمات مثل "تُطير" و"أوکار" تعمل كأدوات تشير إلى المشبه به، بينما يظل المشبه -الدعوات- في طبيعته الثابتة.
المثال الثاني:
في رسالة إلى شخص مجهول، جاء فيها: «عقدُ ولائي لمولائي لا ينحلُّ بأناملِ الإعراض.» (قره داغي، 2007م، ص60) في هذه الاستعارة، يُستعار معنى "العقد" من الولاء، ويُقارن الولاء بالحبل الذي يربط بين شخصين. كأنَّ العلاقة بين الكاتب والممدوح تتمثل في رابط قوي لا يمكن فكه، لكن "الإعراض" من الطرف الآخر يظهر كأنّه سبب فك هذا الرابط، وتظهر الكلمات مثل "أنامل" و "الإعراض" كإشارات تشير إلى المشبه به.
 المثال الثالث
في جزء من رسالة سفرية موجهة إلى والي سوريا صبحي باشا، ورد النص التالي: «وارتحلنا قاصدين قرية (مزبود) بلا مخافة، ظانين قميص النهار على مقدار قامة المسافة، فلما قُدّ قميصه من دُبر، ألفينا أنفسنا بين أحجار ومدر، في مسلك وعِر بأعلى شامخ، جلموده يهوي على كيوان، فنزولنا عن خيلنا وركوبنا أمران عند ذوي النُهى مران، فما وصلنا إلى مزبود إلا بعد عثرات في ذبول الديجور، وكبوات في مهاوي الصخور، فنزلنا فيها بدار الخطيب، ذي البشر والترحيب، فبتنا تلك الليلة حتى أقبل أدبارها، وانسلخ منها نهارها، ووصلنا منها في رابعة النهار إلى (صيدا) الكثير الرياض.» (نفس المصدر، 78) لقد رسم النص صورًا بديعة، حيث استعار معنى الارتفاع من المستعار منه، وهو الإنسان الطويل القامة، ليُطبَّق على المستعار له، وهو المسافة بين نقطتين، ويجمع بين الاثنين معنى الطول والعلو، كما أن كلمة «قَامة» من لوازم المستعار منه وقد أُشير إليها. وفي تركيب «قميص النهار»، شبَّه الكاتب النهار بالقميص، حيث يقوم وجه الشبه على الشمول والاحتواء. كما أضاف إلى هذا التصوير تمثيلًا آخر بانشقاق قميص النهار من الخلف، وهو استعارة تصويرية، ليجسد بشكل بديع غروب الشمس – وهي حالة من حالات النهار – وقد استعار معنى الانشقاق ليطبقه على النهار باعتباره شخصًا طويل القامة يجمع بين الطول والعلو، فيما تشير كلمتا «قميص» و«دبر» إلى لوازم المستعار منه. وهكذا، جمع الكاتب بين الليل والنهار في لوحة تجسد صراعًا بين شخصين، حيث تنتهي هذه النزاعات دائمًا بهزيمة أحدهما وانتصار الآخر، ففي الغروب، تغلب ظلمة الليل مع انخفاض النهار، وفي الفجر، تغلب نور النهار مع زوال الليل. ويستمر الكاتب في تصوير الزمن، حيث يستعير معنى «السلخ» للفصل بين النهار والليل، لأنه شبّه الانفصال التدريجي للنهار عن الليل بانفصال تدريجي للحم عن الجلد، ويجمع بينهما معنى التدريج والتنظيم، وكلمة «انسلخ» هي من لوازم المستعار منه وقد أُشير إليها. وهذه استعارة حسيّة إلى حسيّة. أما في النص التالي، وهو رسالة إلى شيخ الإسلام سيد حسن فهمي أفندي، فقد عبّر الكاتب أولًا، بصورة بديعة، عن فرحته بعناية وصديقية المرسل، ثم صور فترة حرمانه من هذا الاهتمام. أحيانًا صور نفسه من حيث الفقر والحرمان كذئب رمادي في ليالي نابغة ذبياني، وأحيانًا رسم خيبة أمله وعدم تحقيق رغباته كأماني وأحلام أشعب الطماع، واعتبر نفسه أكثر يأسًا من الناظر إلى برق سحاب بلا مطر، وأكثر عطشًا من من يرى سرابًا في صحارى جافة وبعيدة:
«کأنّي براقد الحظّ، قد انتبه لي منه اللحظ، فذهب ما كان يلحظني السعد شذرًا، ولا يعينني إلا نزرًا، وكنت كلما بزغ من أفق المشيخة كوكب أجزم بأفول النحوس، وزوال البوس، وبشاشة الدهر العابس، فإذا أنا بالليالي النابغة قد عسعست، وبالآمال الأشعبية قد انعكست، وصرت أخيب من شائم برق خلّب، وأظمأ من رائم سراب في أقاصي سبسب.» (نفس المصدر، 40) فقد استعار المعنيان «النوم» و«اليقظة» للمستعار له «الحظّ»، لأنه شبّه الحظ والفرص بالإنسان ومنحه القدرة على الرؤية والنوم والاستيقاظ، أي القدرة على الحدوث وعدم الحدوث، ويجمع بين الاثنين وجود الاختيار، رغم أن هذا الاختيار وهمي في المستعار له، وكلمة «لحظ» من لوازم المستعار منه وقد أُشير إليها. وهذه استعارة عقلية إلى حسية. ثم شبّه «السعد» بالجار الغادر، وأعطى المستعار له معاني النظر والمساعدة من الكلمتين «يلحظ» و«يعين»، ويجمع بينهما معنى الجفاء وعدم المودّة، وهذه استعارة حسيّة إلى حسيّة.
الکنایة
الکنایة هي إحدى الظواهر البلاغية التي تضفي عمقاً وجمالاً على النصوص الأدبية. في كتاب "التعريفات"، يُذكر أن التورية مأخوذة من قول العرب:  «کنوت الشيء وكنيته بمعنى سترته.» (الجرجاني، 1306 هـ، ص 81) وفي تعريف البلاغيين لها، يُقال: «إخفاء وضوح شيء في الكلام والاكتفاء بما يقتضيه إلى أن ينتقل ذهن السامع من المذكور إلى المتروك.» (السكاكي، 1987 م، ص 402) تُعد الکنایة نوعاً من البلاغة التي «يستعملها الشاعر أو المبدع لستر المعنى الحقيقي تحت طبقة شفافة، فيدعو المتلقي لاكتشاف المعنى الخفي وراء المعنى المجازي، ليشعر باللذة في تفكيك عناصره وكشفه. ما يهم في الکنایة هو الكمية الذهنية التي يتلقاها المتلقي، وكأنها أشعة تتراكم تدريجياً لتشكل معنى ثابتاً يؤثر في العقل ويؤثر في القلب.» (أحمد قاسم وديب، 2003 م، ص 251)
التحليل الکنایي في رسائل الشيخ طه
«... فتأنّيتُ في الإقدام على نقل الأقدام، و تنكّبتُ حتى لا يُكدّره الزحامُ، فما تشرفتُ بناديه، إلا حين أخذت الراحة من لثم الكرام أياديه» (قره داغي، 2007 م، ص 29) في هذه العبارة، تعبير "تأنّيتُ في الإقدام على نقل الأقدام" هو کنایة تدلّ على التأخير أو التمهل، حيث يشير إلى تأخره قليلاً في الذهاب إلى لقاء صديقه، وهو يسعى لتجنب الازدحام من أجل الاستمتاع بلقاء أطول وأكثر هدوءاً. أما عبارة "أخذت الراحة من لثم الكرام أياديه" فتدّل على قلة الحضور حول ممدوحه، حيث يدلّ على أن اللقاء قد أصبح خالياً من الازدحام والشغب. 
«... فلماذا أسدَلتَ على أبواب تلك التوجيهات ستوراً؟ وحجَبتَ الإلتفات على الداعي دهوراً؟ وتركتَه كأن لم يكن شيئاً مذكوراً؟» (المرجع نفسه، ص 30) هنا يستخدم الشيخ طه الأفعال "أسدلت" و"حجب" لتصوير قلة الاهتمام من قبل ممدوحه بشكل مبالغ فيه، فيقول: لماذا تجاهلتَ هذا الشخص (أي الشيخ طه) لفترة طويلة؟ لماذا أغلقت الأبواب في وجه توجهاته، وأهملته كأنّه لم يكن موجوداً؟ «... مشمولاً من حضرته بالألطاف والنعَمِ، حتى يجرّد مولويتي عن لباس التجريدِ، ذات ترشحٍ بتحرير أوامرَ تجعل عتيق ولائي مبتَهاجاً بالتجديد.» (المرجع نفسه، ص 40) في هذه العبارة، "ذات ترشح" هي تورية تدل على القلم أو الأداة الكتابية، حيث يشير الشيخ طه إلى أن ممدوحه يجب أن يمنحه ثباتاً في صداقته القديمة من خلال الكتابة أو إصدار أوامر تعيد الحياة لتلك العلاقة القديمة وتجددها. هو هنا يشير إلى "القلم" كأداة تجديد وإحياء. «... بما صرف نقد العمر في انتقاد المسائل والدلائل، وطوى رداء الشبيبة في التدثر، بما حاكته أفكار أسلافه الأفاضل، طوى الكشح عما عدا نشر العلوم، فعَبِقَت أرجاء الفضلِ بطِيب نشره» (المرجع نفسه، ص 54) هنا، "طوي رداء الشبيبة في التدثر" هي تورية تدل على صرف فترة الشباب في النواحي الصالحة والنافعة، في حين أن "طوي الكشح عما عدا نشر العلوم" يعبر عن التوجه الكامل نحو نشر العلم وتجاهل كل شيء آخر، وهو نوع من التفرغ التام للعلم والمعرفة.
ج-الأسلوبية التركيبية
يُعد المستوى التركيبي من أهم مستويات التحليل في الأسلوبية، إذ «تعتبر الأسلوبية التركيب العنصر الأساسي في تحديد الخصائص التي تربط النص بمنتجه، لأن هذه الخصائص تضفي مكونات على التركيب تميّزه عن أعمال منتجين آخرين، سواء أكانوا معاصرين أم لا. ويتم ذلك عبر دراسة حجم الجملة من حيث القصر والطول، وترتيب أجزائها، وتقديم وتأخير بعض العناصر، وذكر بعضها أو حذفه.» (عبد المطلب، 1994 م، ص 207) وبما أن الاهتمام بالخصائص والحالات ومكونات التراكيب الفنية ليس إلا بحثاً واستقصاءً في أسرار القلوب والعقول المنعكسة في تلك التركيبات، فإن المعاني والأفكار الكامنة وراء هذه الحالات اللفظية ليست سوى انعكاس للرؤى والانفعالات والاضطرابات الداخلية لصاحبها. (أبو موسى، 1987 م، ص 25) لذلك، «لا يمكن العثور في أي عمل أدبي على كلمة لا تحمل وراءها هدفاً في اتباع أسلوب من التأثير على الوعي، سواء تحقق هذا الهدف أم لا.» (فضل، 1998 م، ص 22) علم المعاني، كما يشير اسمه، هو علم التعبير عن الفكر والاعتقاد. في كل بنية نحوية، تُعد الجملة الهدف النهائي، وعلاقة علم النحو باللغة تشبه علاقة القلب بالجسم، «فكما أن القلب يساعد جسم الإنسان بالدم الذي يضمن حياته، يساعد النحو الجملة من خلال معناها الأساسي الذي يضمن صحتها، ويحدد مكونات المعنى لها.» (عبد اللطيف، 2000 م، ص 61) ونظراً لأن الجملة تُشكل وحدة الكلام وأساس التعبير وشكله رغم اختلافاتها وتنوع أشكالها وبناها، يُبدأ أولاً بتحليل ودراسة الجمل في رسائل الشيخ طه.



الجدول 4-1: الجملة الاسمية والجملة الفعلية
	رقم الرسالة والصفحة
	عدد الجمل الاسمية
	عدد الجمل الفعلية
	المجموع الكلي للجمل
	نسبة الجمل الاسمية
	نسبة الجمل الفعلية

	الرسالة 23، ص 40
	15
	31
	46
	32.6%
	67.4%

	الرسالة 22، ص 66
	9
	36
	45
	20%
	80%

	الرسالة 8، ص 78
	14
	46
	60
	23.33%
	76.67%

	مقامه 1، ص 81
	39
	106
	145
	26.9%
	73.10%

	تقریظ 1، ص 91
	23
	61
	84
	27.38%
	72.62%

	مجموع الرسائل
	100
	280
	380
	26.32%
	73.68%


بالنظر إلى إحصاءات الجدول أعلاه، يتبين أن استخدام الجملة الاسمية أقل مقارنة بالجملة الفعلية، حيث بلغت أقصى نسبة لها 32.6% في الرسالة 23 صفحة 40، وتراجعت إلى 20% في الرسالة 22 صفحة 66، بينما كانت الجملة الفعلية أكثر انتشاراً في الرسائل موضوع الدراسة، إذ وصلت نسبتُها في إحدى الرسائل إلى 80%. وبالمجمل، أظهرت الإحصاءات العامة للرسائل أن نسبة الجمل الاسمية 26.32%، مقابل 73.68% للجمل الفعلية.
	رقم الرسالة والصفحة
	الفعل الماضي
	الفعل المضارع
	فعل الأمر
	مجموع الأفعال
	نسبة الفعل الماضي
	نسبة الفعل المضارع
	نسبة فعل الأمر

	الرسالة 23، ص 40
	19
	12
	-
	31
	61.29%
	38.71%
	0%

	الرسالة 22، ص 66
	20
	15
	1
	36
	55.55%
	41.66%
	2.77%

	الرسالة 8، ص 78
	42
	4
	-
	46
	91.30%
	8.70%
	0%

	مقامه 1، ص 81
	76
	24
	6
	106
	71.7%
	22.64%
	5.66%

	تقریظ 1، ص 91
	44
	17
	-
	61
	72.13%
	27.87%
	0%

	مجموع الرسائل
	201
	72
	7
	280
	71.785%
	25.71%
	2.5%


الجدول 4-2: أنواع الجملة الفعلية

أما الجمل الاسمية المستخدمة فقد جاءت متنوعة: إيجابية، سلبية، ومؤكدة. وقد بيّن صاحب الطراز أهداف مخاطبة الجملة الاسمية كما يلي: «إذا أراد المتكلم تخصيص الفعل لفاعله وإنكار مشاركة الآخرين، أو لم يقصد التخصيص وكان هدفه مجرد إثبات المعنى وإرساله إلى المتلقي بحيث لا يبقى مجال للشك»، وقد استخدم الشيخ كلتا الحالتين في رسائله. (العلوي، 2002 م، 2/15-16) من خلال التحليل الإحصائي للجمل الفعلية في الجدول أعلاه، يتضح أن الجمل الفعلية، التي بلغت نسبتها 73.68% في الجدول السابق، تنوّعت أفعالها بين الماضي والمضارع والأمر. وقد احتل الفعل الماضي النسبة الأعلى حيث بلغ مجموع نسبته 71.785%، وهذا يتضح في جميع الرسائل الخاضعة للإحصاء. بينما جاء فعل الأمر الأقل تكراراً، والفعل المضارع في مستوى متوسط من حيث الاستخدام.
يمكن القول إن الاستخدام الماهر للأفعال داخل تركيب النص يمكن أن يخلق فضاءً حيويًا مليئًا بالحركة، إذ إن هذه الطريقة تؤثر في تحفيز العواطف وتعميق التأثر لدى القارئ، وتشكل حلقة وصل مهمة بين الكاتب والمتلقي، «لأنها تضع القارئ في المجال المغناطيسي للنص، وفي ظل إثارة الفضول بواسطة الأفعال، يستجيب للمشاعر والعواطف للفاعل.» (راجع، 2012م، ص 213) أما سبب تفضيل الجمل الفعلية على الجمل الإسمية فيمكن توضيحه بما يلي: «نظرًا لأن الجملة الإسمية عادةً ما تكون قصيرة، والجملة الفعلية طويلة، فإن ذلك يمنح الأخيرة الحيوية والنشاط والوضوح مقارنة بالأولى. ومن جهة أخرى، النص الذي تتكون جملاته من نوع واحد يتسم بالرتابة والثبات، أما استخدام الجمل الفعلية، نظرًا لتعدد الأزمنة والأحوال، واستثمار القوة الخلاقة للغة، فإنه يمنح النص تنوعًا جماليًا.» (فضل، 1998م، ص 285) تميل بنية الرسائل، نظرًا للاهتمام بالمعنى النحوي، إلى الاعتماد على الفعل الماضي، لأنه الأنسب لعكس السعادة، وتمجيد المحبوب، والتعبير عن أحزان الكاتب، وكذلك لسرد الأحداث التي وقعت، فالفعل مليء بالقوة والحياة والأمل، ويتميز الفعل الماضي بالثبات والتعبير، ما يجعله الأنسب في هذا السياق.
الجمل الإخبارية والإنشائية
ينقسم الكلام من حيث المعنى إلى قسمين رئيسيين، وقد عرفه كبار علماء البلاغة كما يلي: «الكلام، أو في الحقيقة ونفس الأمر، له علاقة خارجية، سواء كان مطابقًا لها أم لا، أو ليس له علاقة خارجية على الإطلاق، فالأول يسمى خبرًا، والثاني إنشاءً.» (قزويني، 2003م، ص 24) في هذا القسم، سيتم التركيز على الجمل الإخبارية في نص المشير إليه، مع الاستغناء عن دراسة الجمل الإنشائية لتجنب الإطالة.
الجملة الإخبارية
الجملة الإخبارية قد تكون إسمية أو فعلية (ماضي أو مضارع). الأهداف الرئيسية لاستخدام الأسلوب الإخباري هي: أ-إعلام المتلقي بالحكم الذي تحمله الجملة إذا كان غير مدرك له، وهو ما يسمى بفائدة الخبر. ب-إيضاح أن المتلقي أيضًا على علم بالخبر، وهو ما يسمى بالفائدة اللازمة (هاشمي، 2008م، 1/41). ولكن أحيانًا تُستخدم الجمل الإخبارية لأغراض أخرى في الأدب، حينها «يُستعمل الكلام الإخباري أو الإنشائي في غير أغراضه اللغوية الأصلية، ويعتبر ذلك خروجًا عن مقتضى الظاهر.» (خليل، 1968م، ص 204) «شممت مما أحسنت بإهدائه إلينا من طيب الكلام، روائح أساليب ابن الخطيب وأناشيد ابن بسام.» (قرداغي، 2007م، ص 37) تُظهر الجمل الأولى من "شممت" إلى "رويدك" مزيجًا من المدح مصحوبًا بالعتاب، وكأن الكاتب يقول: «کلامك الجميل المقتبس عن ابن الخطيب وابن بسام، وهو تقليد حسن، جدير بالثناء، ولكن بسبب قلة تقدير بعض الجهال، تغيرت مسيرتك فجأة، وهذا أمر مستهجن. ومن «وإنك يا نور حدقة الأدباء.» وما بعدها، يبدأ الكاتب بالنداء المفعم بالتقدير والرحمة، ويستخدم أدوات التأكيد مثل "إنّ"، والجملة الإسمية، والجملة الشرطية، و"لام" جواب الشرط، لتحفيز المتلقي على التدقيق والانتباه لحقائق الأمور. «هو الفرد المشفوع إليه، المرتجى نيل الآمال من لدَيه» (قرداغي، 2007م، ص 40) في هذه الجملة الإسمية، يُراد إظهار أن المحبوب دائمًا شخص ثابت في خصائصه، وأن تحقيق الأمنيات متاح فقط عنده، وأن هذه الصفات مستقرة لا تتغير. وفي أسلوب المبالغة اللغوية: «فما قصر لساني عن ثنائكم المحمود أداؤه.» (قرداغي، 2007م، ص 65) يُستخدم تغيير وزن الفعل إلى وزن "فَعُلَ" للدلالة على الثبات والاستمرارية، كما في "قصر" لإظهار ثبات الكاتب في الثناء وعدم تقصيره. وفيما يخص الحزن والمراثي: «كنت في الصدارة الماضية في روض من النشاط… فلم يكن إلا كيوم وصال، أو طيف خيال.» (قرداغي، 2007م، ص 66) يستعرض الكاتب الماضي المليء بالسعادة، ويعبر عن الحزن والنفور من انقضاء هذه الأوقات باستخدام أدوات تشبيهية لتقوية أثر الحزن، كما يظهر في "كيوم وصال، أو طيف خيال. «لقد مزق الناعي قميص تجلدي… فإنا لله وإنا إليه راجعون.» (قرداغي، 2007م، ص 80) في هذا النص المزيج بين الخبر والإنشاء، يعبر الكاتب عن الحزن والفقد، مستخدمًا أداة التمني "يا ليت" التي تدل على رغبة في أمر مستحيل التحقيق، ومن ثم يواسي نفسه والمتلقي بالإشارة إلى أن النهاية كلها بيد الله. 
ختامًا، نظرًا لضيق الوقت، نختتم هذا البحث، على الرغم من أن رسائل المشير إليها مليئة بالأساليب البلاغية المتنوعة، ونأمل أن يكون هذا العمل بداية لدراسات مستقبلية من قبل المهتمين بالأبحاث في رسائل المشير إليه.




Bottom of Form
تأمّلٌ في بنية رسائل الشيخ طاها وأسلوبها
يكتب شوقي ضيف عن الرسائل الإخوانية في العصر العثماني قائلاً: «إنّ أسلوب كتابة الرسائل الإخوانية في هذا العصر هو عينُه أسلوب العصر المملوكي، إذ ظلّ معتمداً على السجع وما يرافقه من الزخارف والمحسّنات البديعية.» (ضيف، د.ت، 6/318) وتُظهر حصيلةُ دراسة رسائل الشيخ طاها من قِبل الباحث أنّ هذه الرسائل، إلى جانب اعتمادها على فكرٍ منطقيٍّ لا يرضى إلا بالانسجام والوضوح والدقّة في المعاني ـ وهو ما يُعزى إلى الخلفية الثقافية (الإيرانية–العربية) وسعة اطّلاع صاحبها ـ تنمّ عن عنايةٍ خاصة بانتقاء الألفاظ وصياغة الأسلوب. فقد أولى الشيخ طاها عنايةً بالغة لموسيقى الكلام، إيماناً منه بما لها من أثرٍ بالغ في إثارة وجدان المتلقّي وتحريك انفعالاته، واستعان، تعزيزاً لهذا الأثر، بعناصر الخيال والتصوير الفني. وتتّسم معظم رسائله بسمات أسلوبية عامّة تندرج ضمن خصائص هذا العصر، ولا سيّما ما يُعرف بأسلوب القاضي الفاضل، غير أنّ اللافت فيها هو توظيفه لمختلف الصناعات البلاغية توظيفاً طبيعياً بعيداً عن التكلّف، الأمر الذي يجعل أسلوبه متميّزاً في بعض الجوانب عن السائد في عصره. ومن المعلوم أنّ «أسلوب القاضي الفاضل هو في ذاته مزيج من أساليب كتّاب القرون السابقة، ولا سيّما صاحب بن عبّاد وابن العميد، وأنّ أبرز ما يميّزه الإكثار من التورية والجناس.» (عبود، 2012م، ص 262) ومن أبرز وجوه التمايز بين أسلوب الشيخ طاها وأسلوب القاضي الفاضل أنّ الأوّل لا يلجأ إلى فنّ التورية في رسائله، على خلاف الثاني. كما يُذكر أنّ من خصائص أسلوب القاضي الفاضل «الإطناب في السجع.» (أبو سعدة، د.ت، صص 95–96) في حين أنّ السجع في رسائل الشيخ طاها غالباً ما يأتي قصيراً، وهو ما ينسجم مع خصائص أسلوب القرن الرابع الهجري، الذي يتميّز بـ«الالتزام بالسجع ذي الفِقَر القصيرة.» (مبارك، 2012م، صص 106–107) وعلى الصعيد البنيوي، لا يلتزم الشيخ طاها بنمطٍ شكليٍّ ثابت في مطالع رسائله؛ فتارةً يفتتحها بالحمدلة والصلاة على النبي ﷺ، وتارةً يدخل مباشرةً في صلب الموضوع دون تمهيد، وهو ما يُعدّ سمةً أخرى من سمات الرسائل في القرن الرابع الهجري. وفي هذا السياق يقول زكي مبارك: «كان كتّاب هذا العصر يختارون مطالع رسائلهم وفقاً لطباعهم وذوقهم؛ فبعضهم يبدأ ببيتٍ من الشعر، أو حكمةٍ، أو مثلٍ شائع، أو قصةٍ قصيرة، ثم ينتقل إلى الموضوع، في حين يعمد آخرون إلى الدخول في الموضوع مباشرةً.» (المصدر نفسه، ص 110)
وبناءً على ما تقدّم، يمكن القول إنّ الشيخ طاها، إلى جانب تأثّره بأسلوب القاضي الفاضل، قد أفاد أيضاً من أساليب ابن العميد وصاحب بن عبّاد وبديع الزمان الهمذاني، بحيث قدّم نموذجاً أسلوبياً مركّباً يستلهم التراث البلاغي ويعيد توظيفه في إطارٍ خاصٍّ يعبّر عن شخصيّته الأدبية.
نتائج البحث
تُظهر حصيلةُ دراسة رسائل الشيخ طاها أنّه ـ إلى جانب فكره المنطقي الذي لا يَقبل إلاّ الانسجامَ والوضوحَ والدقّةَ في المعاني، وهو فكرٌ نابعٌ من ثقافةٍ (إيرانية–عربية) راسخة ومعرفةٍ واسعة ـ يُولي عنايةً خاصّة لاختيار الألفاظ وصياغة الأسلوب، بما يعكس وعياً عميقاً بأهمية التعبير الفني في بناء الخطاب.
كما تكشف الرسائل عن اشتمالها على معظم الخصائص الأسلوبية لنهج القاضي الفاضل، وهو الأسلوب السائد والمستساغ في عصره، غير أنّ وجود بعض الفوارق الدالّة يشير إلى أنّ الشيخ طاها قد أفاد، إلى حدٍّ ما، من أدب القرن الرابع الهجري ومنهج صاحب بن عبّاد، مما أكسب أسلوبه مسحةً تميّزيةً خاصة.
وتتجلّى السمة الغالبة لهذه الرسائل في وضوح الأسلوب، وفصاحة الألفاظ، والبعد عن الغرابة والتكلّف، مع تجنّبٍ ملحوظ لاستخدام فنّ التورية والمعمّيات، الأمر الذي يُعزّز من قابلية النصّ للفهم ويقرّبه من المتلقّي.
ومن الناحية البنيوية، لم يلتزم المشار إليه بنمطٍ شكليٍّ ثابت في مقدمات رسائله؛ فتارةً يفتتحها بحمد الله والصلاة على نبيّه، وتارةً أخرى يدخل مباشرةً في صلب الموضوع، وهو ما ينسجم مع تقاليد الكتابة الرسائلية في بعض مراحل التراث النثري.
أما العلاقات الصوتية والموسيقية بين ألفاظ الرسائل، فقد أسهمت في إبداع نغمةٍ جماليةٍ مؤثّرة، شاركت في تشكيلها عناصر متعدّدة، من أبرزها السجع والجناس بتنوّعاتهما المختلفة، إلى جانب التكرار على مستويات الحرف، والكلمة، والضمير، والاسم، والفعل. وقد أدّت هذه العناصر وظيفةً جماليةً ودلاليةً في آنٍ واحد، إذ عكست العواطف الإنسانية والانفعالات النفسية الكامنة لدى الكاتب، وكان التزامه الواضح بالسجع عاملاً أساسياً في إضفاء الموسيقى على خطابه، في حين منح الجناس نصوصه انسجاماً صوتياً وتآلفاً إيقاعياً.
ويُعدّ الاقتباس من القرآن الكريم أحد أبرز الملامح الأسلوبية وأكثرها كثافة في رسائل الشيخ طاها، حيث أضفى على بعض رسائله طابعاً دينياً واضحاً. ولم يكن هدفه من هذا التوظيف مجرد الزينة اللفظية أو الإيقاع، بل سعى من خلاله إلى تقوية فكرته، وتعميق دلالته، وإكساب خطابه مزيداً من الجلال والتأثير.
وتحظى الصور الفنية في هذه الرسائل بمكانةٍ لافتة، لما لها من دورٍ محوري في التعبير عن الأفكار والعواطف، وتأثيرٍ بالغ في تزيين النص وإغنائه دلالياً. فقد لجأ الكاتب إلى أدوات بيانية متنوّعة، كالتشبيه، والاستعارة، والكناية، والمجاز، موجّهاً أنظار المتلقّي إلى المعاني الكامنة في النص، ومرشداً إيّاه إلى إدراك المقصود على نحوٍ أعمق، بما يُمكّنه من تذوّق جمال الخطاب والإحساس به وجدانياً. وتُظهر الدراسة أنّ هذه الصور قد وردت بعيدةً عن التكلّف والتصنّع، معبّرةً عن مخيّلةٍ خلاّقة تعكس رؤية الكاتب للعالمين الداخلي والخارجي.
وعلى مستوى التركيب النحوي، يُلاحظ إكثار الشيخ طاها من استخدام الجملة الفعلية، وهو اختيارٌ يمكن تفسيره ـ إلى جانب طول الجملة الفعلية مقارنةً بالاسمية وما يترتّب عليه من حيوية ووضوح بتعدّد الأزمنة والحالات التي تتيحها، الأمر الذي يحدّ من الرتابة والجمود، ويُكسب النص حركةً وجمالاً.
كما يُعدّ الإكثار من الفعل الماضي من أبرز السمات الأسلوبية في رسائله، إذ بلغت نسبته نحو (71%) من مجموع الأفعال المستعملة. ويعود ذلك إلى ملائمة هذا الزمن للتعبير عن مظاهر الفرح، ومدح الممدوح، وبثّ الأحزان الوجدانية، وسرد الوقائع والأحداث الماضية. ولعلّ كثرة استعماله تُشير إلى انسجامه مع خاصيّة التثبيت والإخبار التي يمتاز بها الفعل الماضي، بما يعكس حركيةً نابضة بالحياة، تعبّر عن تجارب الكاتب في تعامله مع محيطه، وما شهده من نجاحات وإخفاقات، وما أبداه من ردود أفعال تجاهها.
المراجع 
ابن الأثير، ضياء الدين. (1939م). المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر. مصر: مطبعة مصطفى البابي الحلبي.
ابن منظور، جمال الدين محمد بن مكرم الإفريقي المصري. (1363ش). لسان العرب. قم، إيران: نشر أدب الحوزة.
أبو العدوس، يوسف. (2007م). مدخل إلى البلاغة العربية. ط1. عمّان، الأردن: دار المسيرة.
أبو موسى، محمد محمد (1987م). دلالات التركيب: دراسة بلاغية. ط2. القاهرة: مكتبة وهبة.
أنيس، إبراهيم. (1952م). موسيقى الشعر. ط2. القاهرة: مكتبة أنجلو المصرية.
الجاحظ، أبو عثمان عمرو بن بحر. (1998م). البيان والتبيين. ط7. القاهرة: مكتبة الخانجي.
الجرجاني، عبد القاهر. (لاتا). أسرار البلاغة ودلائل الإعجاز (تحقيق وتعليق: محمود محمد شاكر). القاهرة: مطبعة المدني.
حجاب، محمد نبيه. (1986م). بلاغة الكتاب في العصر العباسي. ط2. مكة المكرمة: مكتبة الطالب الجامعي.
الخطيب القزويني، جلال الدين محمد. (2003م). الإيضاح في علوم البلاغة. ط1. بيروت: دار الكتب العلمية.
خليل، إبراهيم. (2011م). مدخل لدراسة الشعر العربي الحديث. ط4. عمّان: دار الميزان.
خليل، السيد أحمد. (1968م). المدخل إلى دراسة البلاغة العربية. بيروت: دار النهضة العربية.
الرافعي، مصطفى صادق. (2003م). إعجاز القرآن والبلاغة النبوية. صيدا–بيروت: المكتبة العصرية.
السامرائي، فاضل صالح. (2000م). الجملة العربية. ط1. بيروت: دار ابن حزم.
السكاكي، أبو يعقوب يوسف. (1987م). مفتاح العلوم . ط2. (تعليق نعيم زرزور). بيروت: دار الكتب العلمية.
شرشر، محمد حسن. (1988م). البناء الصوتي في البيان القرآني ط1. القاهرة: دار الطباعة المحمدية.
ضيف، شوقي. (لاتا). تاريخ الأدب العربي. القاهرة: دار المعارف.
الطيب، عبد الله. (1989م). المرشد إلى فهم أشعار العرب وصناعتها. ط3. الكويت: دار الآثار الإسلامية.
عباس، حسن. (1998م). خصائص الحروف العربية ومعانيها: دراسة. دمشق: دار اتحاد الكتاب العرب.
عباس، حسن. (2005م). البلاغة: فنونها وأفنانها (علم البيان والبديع). ط10. عمّان: دار الفرقان.
عبد اللطيف، محمد حماسة. (200م). النحو والدلالة: مدخل لدراسة المعنى والنحو الدلالي. ط1. القاهرة: دار الشروق.
عبد المطلب، محمد. (1994م). البلاغة والأسلوب. ط1. القاهرة-بيروت: مكتبة لبنان ناشرون.
عبود، مارون. (2012م). أدب العرب: مختصر تاريخ نشأته وتطوره. القاهرة: مؤسسة هنداوي.
عتيق، عبد العزيز. (1976م) الأدب العربي في الأندلس. ط2. بيروت: دار النهضة العربية.
العلوي، يحيى بن حمزة. (2002م). الطراز المتضمن لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز. ط1. بيروت: المكتبة العصرية.
علي سيد، عز الدين. (1986م). التكرير بين المثير والتأثير. ط2. بيروت: عالم الكتب.
عياشي، منذر. (2002م). الأسلوبية وتحليل الخطاب. ط1. حلب، سورية: مركز الإنماء الحضاري.
فضل، صلاح. (1998م). علم الأسلوب: مبادئه وإجراءاته. ط1. القاهرة: دار الشروق.
قره داغي، محمد علي. (2007م). ورود الكرد في حديقة الورود. ط2. أربيل: دار ئاراس.
مبارك، زكي. (2012م). النثر الفني في القرن الرابع الهجري. القاهرة: مؤسسة هنداوي.
مصلوح، سعد. (1992م). الأسلوب: دراسة لغوية إحصائية. ط3. القاهرة: عالم الكتب.
الهاشمي، السيد أحمد. (2008م). جواهر البلاغة. ط1. بيروت: مؤسسة الأعلمي.
راجح، سامية. (2012م). أسلوبية القصيدة الحداثية في شعر عبد الله حمادي (رسالة ماجستير غير منشورة). كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة العقيد الحاج لخضر، الجزائر.
محمد عودة، ميس خليل (2006م). تأصيل الأسلوبية في الموروث النقدي والبلاغي (رسالة ماجستير غير منشورة). كلية الدراسات العليا، جامعة النجاح الوطنية، فلسطين.
مقياسي، حسن، & فراهاني، سميرا. (1393ش). الأسلوبية الطبقية في نهج البلاغة. فصلية پژوهش‌نامه در نهج البلاغة،(7). صص 62-39.






















Stylistics in the Epistolary Prose of Shaykh Ṭāhā Sanawī
Abstract
Stylistics examines the impact of language on the recipient, considering language as the indispensable core of expression. It analyzes how systematically organized linguistic elements interact to form an integrated expressive system, conveying emotions and shaping the reader’s experience.
This study analyzes a selection of Shaykh Ṭāhā Sanawī’s (1230–1300 AH) letters, covering diverse themes such as congratulations, condolences, praise, maqāmāt, commendatory notices, requests, complaints, supplications, responses, literary travel accounts, and admonitions. The analysis is conducted across three stylistic levels: phonological, semantic, and syntactic, using a descriptive–analytical and library-based methodology. It also situates Shaykh Ṭāhā’s prose within its literary-historical context and assesses his influence on the development of stylistic and literary trends.
Findings reveal a harmonious interplay among the three textual levels, resulting in a cohesive, refined, and aesthetically resonant epistolary style.
Keywords: Stylistics; Epistolary Prose; Shaykh Ṭāhā Sanawī; Linguistic Analysis; Literary Influence.










سبک‌شناسی نثر فنی مجموعه رسایل شیخ طاها سنوی
چکیده
سبک‌شناسی بر تأثیر زبان بر مخاطب تمرکز دارد و زبان را محور و عنصر جدایی‌ناپذیر تحلیل‌های سبک‌شناختی می‌داند. این رویکرد به بررسی تأثیر عناصر سازمان‌یافته‌ی زبانی و تعامل آن‌ها در شکل‌دهی به نظامی بیانی و بیان احساسات می‌پردازد.
پژوهش حاضر، نثر مجموعه رسایل شیخ طاها سنوی (۱۲۳۰–۱۳۰۰ هـ.ق) را، شامل تهانی، تعازی، مدح، مقامات، تقاریظ، شکر، درخواست، شکایت، دعوت‌نامه، جوابیه، سفرنامه‌های ادبی و وصایا، در سه سطح آوایی، دلالی و ترکیبی و با روش توصیفی–تحلیلی و مطالعات کتابخانه‌ای بررسی می‌کند. همچنین، جایگاه نثر ایشان در دوره‌های سبک ادبی و تأثیرپذیری او از ادبیات قرن چهارم و شیوه صاحب بن عباده مشخص شده است.
نتایج نشان می‌دهد که ساختارهای سه‌گانه‌ی متن در هماهنگی و پیوندی ارگانیک، پیام مؤثر نویسنده را شکل می‌دهند و نثر وی هم‌سو با ویژگی‌های سبکی دوره قاضی فاضل است، هرچند با تأثیراتی از سبک‌های پیشین همراه است.
کلیدواژه‌ها: سبک‌شناسی، رسایل، تحلیل زبانی، تأثیر ادبی، شیخ طاها سنوی.
Bottom of Form
 




