
 

12 -1، صفحه 2140 زمستان ، 4، شماره  9دوره  مقاله پژوهشی، مجله فقه و تاریخ تمدن،  

 

  عهیاز منظر فقه ش یو مردم سالار تیّجمهور  ی شهیاند یموانع نظر یبررس

 3محمدرضا کاظمی گلوردی 2محمد حسن حائری  1انینیمسعود حاج حس 

 
 رانی، ا ،اصفهانیاصفهان)خوراسگان(،دانشگاه آزاد اسلام ،واحدعلوم انسانی و حقوق   ،دانشکدهیحقوق اسلام یرشته فقه ومبان یدکتر یدانشجو 1

  m@um.ac.ir-haeriمسئول( سندهی)نوران،ی،مشهد،ایفردوس ات،دانشگاهیاله ،دانشکدهیحقوق اسلام یاستادتمام گروه فقه ومبان 2
 رانی،مشهد،ایآزاد اسلام ،واحدمشهد،دانشگاهاتی،دانشکده اله یحقوق اسلام یگروه فقه ومبان اریدانش 3

 haeri-m@um.ac.ir  نویسنده مسئول:

 1403 /06/01 تاریخ پذیرش:   1402 /14/5: تاریخ دریافت

 

 
 

 چکیده
السماوات و  یو لله ما ف نکهیاست چه ا یهست اریاو مالک و صاحب اخت رایز کتاستیمقدسّ اسلام حکومت در جهان از آن خداوند  عتیاز منظر عقل و شر

 ضیتفو ندبه هرکس که صلاح بدا فهیالارض خل یجاعل ف یانّ   ی فهیشر هیآ یاست از آن خداوند است و به مقتضا نیها و زمالارض و آنچه در آسمان

 نییتع یانتخابات مردم قی،نوع حکومت و حاکم از طر یاسلام یاز کشورها یجهان و از آن جمله بعض یدر اکثر کشورها نکهیبه ا تی. حال با عنادیفرمایم

موضوع  نیمربوط به ا حثمبا ریو انتخاب کنندگان و سا نیمنتخب طیانتخابات و شرا یاسلام برا عتیدر شر ایکه آ دینما یم یبحث ضرور نیگردد ا یم

مختلف در  یها دگاهید انیدخالت مردم در امر حکومت به ب زانیم هخچیتار یاجمال یمقاله پس از بررس نیلذا در ا ر؟یخ ایوجود دارد  یشرع یمهم، مبان

و  یثانو یحکومت نقش دارند، اما نقش رکه مردم د یمعن نی( به اتی)مقبولیبا هدف کارآمد یو مردم سالار تیّ جمهور دگاهیبا طرح دو د تیّباب جمهور

،  عتیب گرید یریببرد، مردم و لزوم حضور آنان در انتخابات وبه تعب شیرا پ شیتواند کارها یمردم نم تیمعنا که چون حکومت بدون رضا نیکارآمد، به ا

 عتیب ن،یّ با حاکم مع ییمعنا که مردم با انتخاب، گو نی. به اندندار یاریموضوع اخت نیبه عنوان انتخاب حاکم ندارند و در ا یشود. وگرنه آنها حق یمطرح م

 اریمعنا که  اصل و اساس، حق انتخاب مردم است. لذا، آنچه موجب اخت نی(به اتیسرنوشت )مشروع نییبه عنوان داشتن حق تع ایو  نییکنند، نه تع یم

پرداخته شده است و سپس با ذکر موانع  حیصح ی هیمسئله و اثبات نظر یرسشود، انتخاب مردم است، به بر یدستانش م ریحاکم و ز تیو مسئول یدار

 نیا نیشده است، عمده تر دهیسرنوشت را به چالش کش نییبا عنوان داشتن حق تع تیّجمهور هیقائلان به نصب، نظر دگاهیدر د تیّ رجمهو شهیاند ینظر

 موانع عبارتند از:

 یقانونگذار -4 یاله تیداشتن اصل شورا بر اصل ولا تیّ حاکم -3 بر مردم تیحق تصرفّ و ولا ضیتفو -2 خداوند تیّحاکم ینف -1

 تیّانتخاب و جمهور  ی هیبودن نظر یغرب -5 توسط عوام مردم

 ، شورا هیفق ی،ول تی،ولا تیّ، حکومت ، جمهور تیّانتخاب ، انتصاب ، مشروع کلیدواژه:

 

 مقدمه
مسبوق به سابقه طولانی نیست. آن چه در فرهنگ دینی و نوشته های مکتوب فقهی و سیاسی آنان مطرح گفتمان مردم سالاری در اندیشه شیعی، 

ی است، حاکمیت خدا و اجرای قوانین شرع توسط عالمان دینی است؛ اما هرگز مطرح نشده که این عالمان دینی، چگونه و بر چه مبنایی انتخاب م

 تخاب چیست؟شوند، و در صورت تعدّد این علما، معیار ان

نکته بعدی کارزارهای قدرت در تجربه بشری است. قدرت در هر مرتبه ای که باشد، قدرت فرهنگی، قدرت علمی، قدرت اقتصادی و قدرت نظامی 

اخلاقی و سیاسی، به خودی خود از این باب که :ان الانسان +لیطغی ان رأه استغنی؛ شرکش است. بعضی خواسته اند این مشکل را با کنترل و مهار 

 .تهذیب نفس و ملکه عدالت پاسخ دهند

mailto:haeri-m@um.ac.ir


 2 12 -1، صفحه 1402، زمستان  4، شماره  9دوره  ،یتمدن، مقاله پژوهش خیمجله فقه و تار

ی از سوی دیگر مسأله مشارکت آحاد مردم در اداره کشور، در دورانهای بسیار دور، در کشورهای مشرق زمین هم مطرح نبوده است. مفاهیم جمهور

م امروزی آن، در شکل گسترده استعمال نشده است. و مردم سالاری، گر چه در سیر تطوّر تاریخ فلسفه سیاسی، به کار گرفته شده است، اما به مفهو

  حداکثر چیزی که از گذشته ها مطرح شده، حفظ حقوق مردم در مقابل دولت و رعایت آزادی رعایا در مقابل حکمران بوده است.

 نیز مطرح شده است. همچنین حفظ حقوق فطری مردم در برابر امیال و مطامع حکمرانان و امکان دفاع در برابر ستمگریهای کارگزاران

ر البته در فرهنگ و تمدن اسلام به ویژه از آغاز تأسیس دولت در عهد نبوی در شهر مدینه، مشارکت مردم، با گرفتن بیعت و سهیم شدن آنان د

و محدودیّت محیط و تصمیم گیری ها و به رأی گذاشتن امور خطیر و اساسی خود را نشان داد. هر چند این مشارکت، با توجّه به اوضاع آن زمان 

 د.فرهنگ قبایلی انجام شد، امیالا بیانگر این حقیقت است که در فرهنگ دینی،هر چند در جامعه قبیله ای  نقش متقابلی در حکومت ایفا می کن

نی در ذهن مسلمانان دراین گفتار سخن درباره موانع نظری اندیشه ی  جمهوریّت در فرهنگ اسلامی، با توجّه به شناخت دیرینه اندیشه حکومت دی

 شیعه است. مسلمانانی که طی قرون متمادی  تحت حکومت های موروثی و استبدادی زیسته و به قدرت مهار گسیخته آن ها، خو گرفته اند و آنان

نظری حکومت دینی نیز هر جا برای حفظ حکومت خود لازم میدیدند از عالمان دینی اطراف خود، مایه می گذاشتند از این رو تحلیل اندیشه های 

 پیشین و پسین را نمی توان بی توجهّ به تأثیرهای هرمنوتیکی اهرم قدرت، ارزیابی کرد.

لت از نکته دیگر، مشکل شیعیان در این دوران، نداشتن تجربه دستیابی به قدرت از یک سو و تهاجمات سنگین و طولانی برای استقرار امنیّت و عدا

 سوی دیگر بوده است.

در جامعه متلاطم و ناآرام، خواسته هایی دارد که جامعه مستقرّ در شکل دیگرش خواستار آن است. از این رو، دغدغه فیلسوفان سیاسی اصل عدالت 

قوق اولیه و فقیهان شیعه نه آزادی بوده و نه مردم سالاری، زیرا آن چه به عنوان فوری ترین مسأله در جامعه، طلب می کردند، فراغ خاطر و رعایت ح

 وده است. بدین سان عدم طرح چالش های جدید تقسیم و مهار قدرت، و ارزیابی کارآمد در ساحت اندیشه دینی، امری طبیعی به نظر می رسد. ب

د و به همین دلیل می بینیم ارتکاز عمومی فقهای شیعه بر تعیین حاکم از سوی ائمه است و آن چه از این متون دیده می شود؛ دلالت بر نصب دار

 یتّی درباره حق مردم در انتخاب، مطرح نیست.ذهن

 از این رو برای روشن شدن بحث، لازم است که چند مسأله را بررسی کنیم و بدانیم: 

 اولاً: منظور از جمهوریّت و مردم سالاری چیست؟ چند تلقی ممکن است برای جمهوریّت در حکومت موجود باشد؟



 12 -1، صفحه 1402، زمستان  4، شماره  9تمدن، مقاله پژوهشی، دوره  مجله فقه و تاریخ

 

 

3 

دینی بعضی از افراد چیست؟ آیا حق الله با حق الناس در حکومت دینی در تباین است؟ موارد اصطکاک  ثانیا: دلایل و موانع حکومت مردم در تلقّی

 احتمالی در کجاست؟

کومتی ثالثاً: پذیرفتن اصل جمهوریت در حکومت چه مشکلاتی را برای جامعه به وجود می آورد؟ و در نظر مخالفین مردم سالاری، پیامد های چنین ح

 چیست؟

ل یگر، پذیرفتن جمهوریّت چه تعارضها و خطراتی به بار می آورد، مانند انحراف از ارزشها، دگرگونی اهداف، تغییر احکام، بی توجهی به اصوبه عبارت د

 و مبانی دینی.

 اکنون پیش از هر بحث لازم است اشاره ای مختصر به نظریه جمهوریّت و تلقیّهای گوناگون آن داشته باشیم.

 رباب جمهوریتّدیدگاههای مختلف د 

 در آغاز باید روشن کنیم که از جمهوریّت نظام، چه تلقی داریم، آیا مردم در مشروعیت حکومت نقش دارند یا در کارآمدی آن؟ هر تفسیری از

تکلیف؟ نقش جمهوری به این باز می گردد که ببینیم دیدگاه ما درباره حکومت دینی و رابطه اش با مردم چیست؟ حکومت برای مردم حق است، یا 

 مردم در حکومت به صورت متقابل است، یا یک طرفه و وظیفه مدار.

 الف( جمهوریتّ با هدف کارآمدی

را بعضی معتقدند که مردم در حکومت نقش دارند، اما نقشی ثانوی و کارآمد، به این معنا که چون حکومت بدون رضایت مردم نمی تواند کارهایش  

آنان در انتخابات وبه تعبیری دیگر بیعت ، مطرح می شود. وگرنه آنها حقی به عنوان انتخاب حاکم ندارند و در این پیش ببرد، مردم و لزوم حضور 

فویض اختیار، موضوع اختیاری ندارند. به این معنا که مردم با انتخاب، گویی با حاکم معینّ، بیعت می کنند، نه تعیین، و از او حمایت می کنند و نه ت

ا می شنوند، او امر و نواهی او را به گوش دل می سپارندوبراساس این دیدگاه ولی فقیه، اختیاراتش را از خدا می گیرد نه از قانون و نصیحتهای او ر

 ی, جواد 89ص  1ش  یمجله حکومت اسلام 18ص  ده،ی؛ مومن ، محمد ، کلمات سد 212-168ص  ه؛یالامر عصر الغب هیکاظم ولا ،یحائز) مردم.

واگر از مردم وجمهوریتّ سخن به میان می آید  به این دلیل است که حکومت بدون رضایت مردم، ( 177ص  یو رهبر یوح رامونی، عبدالله ، پ یآمل

 حکومت کارنامه موفقی نخواهد ویا اصلا تأسیس نمی شودویااگر شود دوامی نخواهد داشت  ، لذا باید مقبولیّت مردم را هم در نظر گرفت و کارآمدی

 در انجام وظایف را هم باید در نظر داشت.

و مسأله شورا ( 55-54ص  8ش  یمجله حکومت اسلام) . مبنای چنین دیدگاهی این است که جمهوریّت و دموکراسی با اندیشه دینی ناسازگار است

ست که از فرهنگ غرب آمده و مخالف با ادلهّ به مفهوم امروزی و انتخاب و اختیار ولی امر و سیستم حکومتی براساس دموکراسی، یکی از بدعتهایی ا

 (7مهم در بحث خارج، ص  اناتی، محمود، ب یهاشم )ی ولایت فقیه است.



 4 12 -1، صفحه 1402، زمستان  4، شماره  9دوره  ،یتمدن، مقاله پژوهش خیمجله فقه و تار

از سوی دیگر تکیه گاه چنین دیدگاهی، این است که انسان مکلّف است و نه ذی حق، و در فلسفه سیاسی چنین نتیجه می گیرند که خداوند از 

محکومین فرمان برداری و اطاعت خواسته، چون حاکم و محکوم در برابر خداوند مکلفّند و از آن جا که حاکم از سوی خدا حاکم ارشاد و هدایت، و از 

 تعیین می شود و مردم در این تعیین حقی ندارند، لذا جایی برای رأی مردم نیست.

یک سو می خواست اندیشه حاکمیت خدا را مبنا قرار دهد که نظریه جمهوریّت و مردم سالاری با هدف کارآمدی، پس از تعارضاتی مطرح شد که از 

ن به گویی مردم در برابر خدا هستند، و از یک سو مشکل انتخابات و رأی مردم را داشت. لذا، این ایده را مطرح کرد که مردم در مشروعیت بخشید

دی حکومت نقش دارند، زیرا پس از آن اندیشه، این سؤال به حکومت و حجّت شرعی داشتن و هم چنین حقانیّت نظام، نقشی ندارند، اما در کارآم

ذهن می رسید که پس مردم چه نقشی در حکومت دارند و چرا باید پای صندوق ها بیایند و کسانی را برگزینند تا به حاکم رأی دهند یا خود 

ل قدرت ناچار به همراهی مردم است، حکومتی که رضایت مستقیماً فردی را انتخاب کنند، پاسخ این نظریّه آن است که چون اداره حکومت و اعما

شری مردم را همراه نداشته باشد کارآیی ندارد؛ به این دلیل رأی  مردم در شاکله حکومت دینی پیش بینی شده است، وگرنه فقیه را هیچ قانون ب

در  یمحمد جواد؛ جکومت: بحث ،یجانیر.ک. به: لار .)است نمی تواند مقیدّ کند بلکه او مقیّد به تقییدات الاهی است که در شریعت مقدّس آمده 

 (.41ص  2؛ ش  یمجله حکومت اسلام ؛یو کارآمد تیمشروع

 

 ب( جمهوریّت مردم سالاری به عنوان حق تعیین سرنوشت

دستانش می شود، انتخاب دیدگاه دوم معتقد است، اصل و اساس، حق انتخاب مردم است. لذا، آنچه موجب اختیار داری و مسئولیت حاکم و زیر 

مردم است و شرایطی که در شرع آمده و عقلی هم هست، مانند علم و عدالت، شرایطی است که مردم باید در گزینش حاکم رعایت کنند. به همین 

ن شخص، مشروعیت پیدا دلیل، انتخاب  یک فرد از میان افراد واجد شرایط به عهده ی مردم است. وقتی مردم فردی را برگزیدند، آنگاه تصرفّات آ

-493ص 1،ج  هیالفق هیولا یدراسات ف ؛ینعلی،حسیمنتظر )می کند و نماینده مردم می شود و از سوی مردم )با راهنمایی دین( اختیار دار می شود.

 (217ص  ،یحکومت اسلام یجعفر، مبان ،ی؛ سبحان 511

نی است که از پیش معیّن شده و مردم براساس آن رأی داده اند. به همین دلیل، مطابق این نظریه، اختیارات حاکم و رهبر در چهارچوب همان قوانی

 فقهای واجد صلاحیّت پیش از انتخاب، صلاحیّت اداره را دارند، ولی عملاً ولایت و مشروعیتّی ندارند.

می شود: هر چند قانون اساسی کشور بر در این صورت این پرسش مطرح می شود که پس، التزام به قوانین اسلام چگونه می شود؟ در پاسخ گفته 

ون پایه اصل حق حاکمیت مردم استوار شده است، لذا براساس قاعده اکثریتّ عمل می کند و چون اکثریّت مردم کشور مسلمانند، در اصل چهار قان

اتکا بر آزادی عمومی تأکید شده و در اصل  اساسی هم آمده است، که باید کلیّه قوانین و مقررات براساس موازین اسلامی باشد، و در اصل ششم، اصل

ناظر به  26و  24و  23نوزدهم و بیستم، به حقوق و برخورداری آحاد ملت از تمام حقوق انسانی، سیاسی، اقتصادی و اجتماعی تاکید شده و اصول 

ه حکومت دموکراتیک پیش بینی شده است. به آزادی عقیده، نشریات و مطبوعات و تشکیل احزاب و گروه ها و اجتماعات و راهپیمایی ها به مثاب

 )همین دلیل حکومت از دو پایه تشکیل شده، یکی جمهوریّت دیگری اسلامیّت .و مردم، برخلاف تصوّر دیدگاه نخست، طبق مبنای وجودی انسان،

و  اریکس حق سلب اخت چیاست وحق اعمال تصرّف در خود و اموالش در اصل به خودش واگذار شده و ه اریاراده و اخت یانسان دارا دیگو یکه م



 12 -1، صفحه 1402، زمستان  4، شماره  9تمدن، مقاله پژوهشی، دوره  مجله فقه و تاریخ

 

 

5 

وسائل  دنه؛ا ریبغ رهیمال غ یف تصرفیلاحد ان  حلی: لالیاز قب یاتیاصل روا نی. شاهد  بر اردیکه با اجازه و اراده او انجام گ نیتصرّف را ندارد، مگر ا

باب  3، ح10، ص 29ج  عه،ینفسه؛ وسائل الش بیمسلم و لا ماله الا بط یدم امر حلی: لاثیو حد 3ح  541اب انفال؛ ص از ابو 3، باب  9ج  عه،یالش

دارای حقنّد و این حق انتخاب، شامل (شده است. ادیاصط اتیاموالهم و انفسهم است که از روا ی)از ابواب قصاص نفس( و قاعده الناس مسلطون عل

کنندگان جامعه، از رهبر و رئیس جمهور و نمایندگان مجلس می شود و مردم چنین حقیّ را به آنها واگذار می کنند تا همه کارگزاران و اداره 

یرا مسئولیت نظارت، تنظیم و تصویب قوانین را در محدوده قانون و دستورالعمل های معین شده انجام دهند و از طرف دیگر وظایف متقابلی را پذ

مومنان در نهج  ریاست که ام ییاشاره به خطبه ها و نامه ها )ناحیه حاکم می پذیرند و حقوقی را از حاکم طلب می کنند.می شوند، حقوقی را از 

 (.9-8و فقره  53و نامه  24کند. نک: خطبه  یم انیالبلاغه در باب حقوق حاکم ب

 تحقّق جمهوریّت با توجّه به این دودیدگاه متفاوت است.اکنون آن چه در این مقاله درباره آن بحث می شود بررسی موانع و مشکلات نظری 

 وریتّ با ولایت انتصابیجمه نظریّه بررسی

، مطیع   گفتم در جمهوری با تلقی انتصاب حاکم از سوی خدا، مردم در برابر حکومتی که از ناحیه خداوند تعیین شده مکلّف هستند. لذا وظیفه دارند

بیعت کنند و در برابر اوامر او چون و چرا نکنند؛ و چون تعیین حاکم از سوی خداوند است، بیعت مردم با او به  و سر به فرمان حاکم باشند، با او

ر پنهان و  منزله سر سپردگی و نشکستن بیعت و التزام است و این التزام در مقام عمل هم کافی نیست، بلکه باید قلباً چنین التزامی به طور مداوم د

ص  ده،یمسائل جد یف دهیمومن ، محمد کلمات سد ه،یفق تیاز ولا ییسلسله درس ها ،یمحمد تق ،یزدیمصباح  )اشته باشند.نهان  برای حاکم د

18 ،22-23) 

ما  در تفاوتی که این دو نظریه در عمل به جای می گذارد و پیامدهایی که به بار می آورد، هر چند ممکن است در نظر عدّه ای قابل قبول نباشد ا

 می توان آن ها را در دو نگرش متفاوت در حکومت داری مشخص کرد: تئوری و عمل، آثار و پیامدهایی خواهد داشت. لذامقام 

واهد طبق نظریه نصب، مردم در تعیین سرنوشت خود، جایگاه اصیلی ندارند و مساله مقبولیّت در نظر مردم و در مقام پاره ای از اجرائیات اثر خ .1

حائری ،کاظم ، اساس  )دّی و اداره خود ناتوان و فاقد اهلیّت در تدبیر امور هستند و بی اشراف ولی فقیه منحرف می شوند.داشت؛ زیرا مردم در تص

 (214-213؛الامامه و القیاده المجتمع ص  39؛ ترجمه بنیان حکومت در اسلام ،ص 35الحکومه الاسلامیه، ص 

شود، زیرا مشروعیتّ همه قوا به این فرد وابسته است، در حالی که در نظریّه مردم سالاری قوا  طبق این نظریه، عملاً همه قوا در یک فرد متمرکز می .2

 تابع اراده مردم و مصلحت جامعه و منطبق با نظر مردم است .

انتخاب، اشکالی ندارد که حاکم برای زمان در نظریه نصب، حاکم تا وقتی شرایط را دارد رهبر است، لذا می تواند مادام العمر بر کشور حکومت کند، اما در نظریه .3

 یو رهبر یوح رامونی، عبدالله ، پ یآمل یجواد )معیّنی برگزیده شود و براساس قانون و توافق، برای مدت معیّنی چون یک دوره پنج ساله یا دو دوره انتخاب گردد.

 د.و البته بهتر آن است که قدرت در مدت طولانی در دست یک فرد نمان( 164، ص 

طبق نظریه نصب،درحکومت اسلامی قانون همان فتوی وحکم حاکم که همان ولی فقیه باشد است وهمه مسلمانان موظّف به اجرای آن می باشند، .4

درحالی که در نظریه ی  انتخاب، وظایف و اختیارات اودر قانون اساسی  مشخّص شده  است و مردم براساس وظایفی که در قانون اساسی تعیین 

 ، رأی می دهند.شده



 6 12 -1، صفحه 1402، زمستان  4، شماره  9دوره  ،یتمدن، مقاله پژوهش خیمجله فقه و تار

تا حقیقت پرسشگری و انتقاد در در نظریه نصب، معنا ندارد، چون او در مقام پاسخگویی به مردم نیست و مشروعیت خود را از مردم نگرفته است  .5

 در برابر آن ها پاسخگو باشد.

 موانع نظری اندیشه جمهوریتّ در نظام اسلامی

عمل این دو اندیشه بر جای می گذارد، این پرسش مطرح است که چه مشکلاتی باعث طرح نظریهّ  اکنون با طرح دو نظریه و تفاوت هایی که در

 نصب از سوی قائلان آن شده است.

 وندخدا حاکمیّت نفی  .1

شه اگر گفتیم حکومت، نماینده مردم است و باید برآمده از مردم باشد و این مردم هستند که به حکومت مشروعیتّ می بخشند، بنابراین اندی

ق جمهوریّت به معنای حق انتخاب مردم، با بینش توحیدی ناسازگار است، چون یگانه قانون گذار و تنها فرمانروای مطلق جهان خداوند است و ح

حق  نانتخاب با استقلال رأی مردم در انتخاب رهبر و سایر مسئولان اجرایی نظیررئیس جمهور ، با حاکمیّت خداوند در تنافی است. چگونه می توا

مجوزّمردم  دخالت و تصرّف و ولایت در کارهای مردم را به کسی واگذار کرد، بدون آن که از سوی خداوند چنین حقّ واجازه ای را داشته باشد؟  باکدام

ین که قانون گذاری افرادی را انتخاب کنند که حق قانون گذاری داشته باشند؟ویااینکه مردم کسانی را انتخاب کنند که حق قضاوت داشته باشند، با ا

ی و حق قضاوت، مسئولیتّی الهی است وفقط فقیه جامع الشرائط  به اذن حجّت خدا که امام معصوم باشددرزمان غیبت ایشان چنین حقّی رادارا م

 باشد؟

 در توضیح این اشکال، یکی از نظریه پردازان ولایت فقیه انتصابی می نویسد:

دم بر مردم با پذیرفتن حاکمیتّ الله بر انسان هاست. در فرهنگ اسلامی زندگی انسان به خداوند یگانه مسأله مهم تنافی جمهوریّت و حکومت مر

 (39ص  یحکومت اسلام انیکاظم ؛ بن ،یحائر )پیوند می خورد و هیچ گونه جایی برای نظام دموکراسی باقی نمی گذارد.

شریکی ندارد، هیچ انسانی بر انسانی دیگر مستقلاً ولایت و سرپرستی ندارد، بلکه ولایت بنابر تعالیم اسلام، حکومت منحصر به خدای یگانه است، او 

 خود را از سوی خداوند و به امر او به دست می آورد.

دارد، بدین  ناین نکته دقیقاً در مورد اقامه حدود شرعی، تصرّف در اموال کسانی که حق دخالت در اموال خود را ندارند و اموری از این قبیل نیز جریا

 (66همان ص  )معنا که اگر فردی شایستگی انجام این امور را نداشته باشد، براساس عقد و پیمان اجتماعی، چنین حقیّ را به دست نمی آورد.

 این اشکال با بیان و زبان دیگری که ناظر بر جنبه دیگر مسأله است مطرح شده است:

 یآمل یجوادد امری انتخابی و یا شورایی باشد. )هی نه کسبی و رهبری جامعه اسلامی نمی توانامامت در حکومت اسلامی منصب و موهبتی است ال

عهده داری ولایت و رهبری جامعه به عهده شخصی است که از ناحیه خداوند به این مقام منصوب ( 180در اسلام ، ص  یرهبر هیفق تی، عبدالله ، ولا

 (184همان ص  )ور ولی امرکه امام معصوم باشد، از زمره اولیای امور محسوب خواهد شد.و ولی فقیه مطابق دست( 182همان ص )شده است



 12 -1، صفحه 1402، زمستان  4، شماره  9تمدن، مقاله پژوهشی، دوره  مجله فقه و تاریخ

 

 

7 

ا طبق این سخن، انتخابات مردمی  به طور مستقیم یا غیر مستقیم مبنای شرعی ندارد. این خداوند است که حاکم را نصب می کند و اختیاراتش ر

آن (یست، بلکه تکلیف ایشان، تشخیص ولیّ منصوب و شناخت فرد منعزل از ولایت است تعیین می کند، لذا وظیفه مردم نصب یا عزل ولی فقیه ن

 (187همان ص  ). )هم از طریق مراجعه به خبرگان ومتخصّصین دینی

ی عمر  مهم ترین مانع نظریه انتخاب در بحث نفی حاکمیت خدا، ادله ی نقلی ای است که برای نظریه نصب، اقامه شده است. از آن جمله ، مقبوله

 )(بن حنظله و مشهوره ابی خدیجه و توقیع حضرت حجتّ است که در اولی می فرماید: فانی قد جعلته حاکما)به درستیکه من اورا حاکم قرار دادم

یکه ، و در دومی آمده: فانی قد جعلته )علیکم( قاضیا)به درست( 10ف ح 67ص  ثی، باب اختلاف الحد1ج  ،یاصول کاف عقوب،یمحمد بن  ،ینیکل

و در توقیع  (52، ح  347و الاحکام؛ ص  ایالقضا یف اداتی، باب الز 6الاحکام، ج  بی، محمد بن حسن، تهذ یطوس ) من اورا)برشما(قاضی قراردادم

اه احادیثنا روایت اسحاق بن یعقوب، حضرت در حوادث واقعه، مردم را به راویان احادیث ارجاع داده است: و اما الحوادث الواقعه فارجعوا فیها الی رو

 یشان حجّت من برشماهستند.(فانهم حجتّی علیکم)اما در حوادثی که صورت می گیرد درآنهابه روایت کنندگان  احادیث ما  مراجعه کنید به درستیکه ا

 (9ح  140ص  11، باب  ی، ابواب صفات قاض 27ج  عه،یمحمد بن حسن، وسائل الش ،یحر عامل)

ی و مفهوم نصب طبق تقریر قائلین آن ، این است که امام معصوم، تمامی فقهای واجد شرایط را در عصر غیبت،  به نصب عام به ولایت دینی وسیاس

 و مفهوم نصب عام این است که فقهای واجد شرایط به طور کلی، ولایت بر مؤمنین دارند. قضایی منصوب کرده است

 (92، ص  هیفق تیالله ، ولا ،روحینیخم )مردم موظف هستند که با آنان بیعت کرده و اختیاردار آنان در امر حکومت باشند.و 

الشرایط وجود داشته باشند، انتصاب همه آنها بدون اشکال خواهد بود؛ انتصاب جامعو از آنجا که ممکن است در عصر غیبت، همزمان چندین فقیه 

الشرایط الهی نه به نصب یک فرد واحد است و نه به نصب مجموع من حیث المجموع، بلکه به نصب جمیع است. به این صورت که همه فقهای جامع

واجب است، لیکن به نحو واجب کفایی، به این معنا که هرگاه یکی به این مهم مبادرت داری این منصب، بر آنها منصوب به ولایت هستند و لذا عهده

های فراوانی در بسیاری از ابواب فقهی وجود دارد، از آن جمله مثال پدر و جدّ که هر دو ورزید، تکلیف از دیگران ساقط است و برای این مسأله مثال

 شود.از جد ساقط میبالفعل ولایت دارند. اما با وجود پدر، تکلیف 

همچنین در پاسخ این شبهه که اگر مسأله منصوب شدن در ولی فقیه مطرح است و نه انتخاب مردم، پس باید همه فقهای واجد شرایط، همزمان 

 ولی فقیه و حاکم همزمان باشند؟

آن باشد، بلکه ولایت در مرتبه اولی، وظیفه کسی است  دار سِمت امامتباید گفت:  مسأله ولایت مانند نماز جماعت نیست تا هر عادلی بتواند عهده 

 (187همان ص  .)که اعلم، اتقی، اشجع و باتدبیرتر از دیگران باشد و در تمام خصوصیّات افضل باشد، لذا، چنین فردی منصوب خواهد بود 

گردد، بلکه به وضع قوانین و قاید و اخلاق محدود نمیگیرد و تنها در محور عای را دربر میحکومت دینی، حکومت الهی است که حوزه بسیار گسترده

گردد )که درآن دایره دخالت و تصرّف درامور، در کند.  این حکومت الهی که متفاوت از حکومت مردم بر مردم میقواعد مقرر برای اجرا، تسری می

های مختلف،به عهده دارد. لذا حق حاکمیتّ هبری جامعه را در زمینههای گوناگون هدایت و رباشد(، مسئولیتها میمحدوده تنظیم و تدبیر افعال انسان



 8 12 -1، صفحه 1402، زمستان  4، شماره  9دوره  ،یتمدن، مقاله پژوهش خیمجله فقه و تار

جهت اثبات حاکمیت مردم بر مردم ( 38/  یشور) حکومتی را با آیاتی چون آیات و امرهم شوری بینهم توان چنینباشد و نمیمختصّ به خداوند می

باشد، بلکه از قبیل تمسک به عام در موردی است که یقیناً خارج از مصادیق اثبات کرد، حتی این آیه از مصادیق تمسک به عام در شبهه مصداقیه نمی 

 (153-151در اسلام ، ص  یرهبر ه،یفق تیعبدالله ، ولا ،یآمل یجواد )آن است.

 بنابراین خلاصه این مطالب در باب جمهوریّت با تاکید بر ولایت مداری بر مردم به شرح زیر است:

 ند نه محق.. مردم نسبت به حکومت مکلّف1

 م.. چون تعیین حاکم از سوی خداوند است، مردم در این میان نقشی در انتخاب آن ندارند و فقیه منصوب از سوی خداست نه منتخب از ناحیه مرد2

ر کنند، بدون . در صورت دخالت مردم در رأی، معنایش این است که به مردم چنین حقی داده شود که حق تصرّف در ولایت خود را به دیگری واگذا3

اخذ آن که در واقع چنین حقیّ به مردم داده شده باشد، در حالی که قرار داد اجتماعی پاسخگوی این مشکل نیست یعنی قرارداد اجتماعی برلزوم 

 رأی از مردم در تعیین حاکم ،مجوّزی برای برای مسلمانان در تفویض ولایت الهی برایشان  به دیگری نمی باشد.

 یالامرف هیکاظم ، ولا ،یحائرد)انتخاب در تعیین ولی فقیه مجاز نیست، جایی برای استدلال به آیه ی) و امرهم شوری بینهم(، باقی نمی گذار. چون  4

و اصلاً اساس انتخاب به معنای دموکراسی و شورا به مفهوم امروزی، از بدعتهایی است که از فرهنگ غرب آمده و از ( 167-160ص  ه،یعصر الغب

 رف بعضی فرهنگ های مخالف شیعه مطرح شده است.ط

 بعضی در مقام پاسخ به این اشکال گفته اند:

براساس نظریه ی انتخاب، حق مردم در تعیین سرنوشت و مشروعیّت حکومت با رأی مردم، در صورتی با بینش توحیدی نا سازگار است که رأی  

گفتیم این خداست که انسان ها را با اراده و حق انتخاب آفریده، و راهنمایی و دلالت به دین و  مردم را در برابر رأی خدا بگذاریم، اما در صورتی که

ن ارشاد به شرایط رهبری جامعه کرده و از مردم خواسته براساس همان معیارهایی که در دین آمده وعقل نیزبه آنهاحکم میکند، از میان واجدی

ورت مردم در مسیر خداوند هستند، همان طور که تمام کارهای آنان چه ارادی و غیر ارادی در احاطه و شرایط فردی را آزادانه بر گزینند، در آن ص

م قدرت خداونداست.همان طور که حق دخالت و تصرفّ و ولایت در اموال را به آن ها داده )اما در چهار چوب معین( حق انتخاب فردی برای انجا

به خود آنان واگذارکرده است )اما در چهار چوب معیّن(.بنابراین، میان مردم سالاری و حکومت مردم، با کارهای سیاسی و اجتماعی عمومی را نیز، 

 پذیرفتن حاکمیت خدا تنافی نیست.

 امّا در مقام ردّ این پاسخ باید گفت:

ه امام معصوم )ع(اورا به نصب عام تعیین فرموده اینکه خداوند انسانها رامختار آفریده است منافات با این نداردکه وظیفه آنها این باشد که حاکمی راک

وامانه است ومتخصّصین فن وخبرگان مصداق آن رامشخّص کرده اند انتخاب کنند وبا او بیعت کنند ویا به اورأی دهند نه اینکه هرکه را به تشخیص ع

را در تشخیص اسلام شناس که همان فقیه جامع  خود خواستند انتخاب کنندبه عبارت دیگر عوام مردم که اسلام شناس نیستند وتخصّص لازم

ردرعملکرد الشرائط باشد ندارند،حق انتخاب مستقیم رانیز دارا نمی باشند و شرعا مکلفّ وموظّفند که به منتخب خبرگان رأی دهند اگرچه تکوینا مختا

این بدین معنا نیست که این اعمال را به هر صورت وکیفیتّی خود میباشند همانطور که ما در انجام تکالیف شرعی مثل نماز وروزه اختیار داریم ولی 



 12 -1، صفحه 1402، زمستان  4، شماره  9تمدن، مقاله پژوهشی، دوره  مجله فقه و تاریخ

 

 

9 

نجام که خود صلاح دیدیم انجام دهیم بلکه موظّفیم به همان کیفیتی  که در شرع مقدسّ آمده عمل نماییم اگرچه تکوینا   دراصل انجام عمل یا ا

 آن با کیفیّت دلخواه اختیار داریم .

 جدین شرائط رهبریّت تکلیف چیست ؟اگرکسی اشکال کند که در صورت تعدّد وا

 در پاسخ میگوییم :

از سوی خداوندهستند  از آنجایی که  تعیین حاکم از سوی خداوند است، مردم در این میان نقشی در انتخاب او ندارندوفقهای جامع الشرائط،منصوب

ز دیگران اوجوب کفایی  رای ولایت هستند که با پذیرفتن یکی،نه منتخب از ناحیه مردم ، در صورت وجود چندین فقیه جامع الشرایط، همه ی آنها دا

ی نمایندهمانطور که مبرداشته می شودودرصورت تعدّد داوطلبان، خبرگان با بررسی لازم باتقدیم رأی اکثریت صاحب نظران افضل ایشان را انتخاب 

 م )ص( می باشد که فرمودند:روایات متعددی دلالت بر این اولویت دارداز آن جمله روایت رسول گرامی اسلا

 یهقیسنن ب .)ع المسلمینمن استعمل عاملا من المسلمین وهو یعلم ان فیهم اولی بذالک منه واعلم بکتاب الله وسنه نبیه فقدخان الله ورسوله وجمی

 (118ص  1ج 

ین مقام وداناتر از او به اهست که سزاوار تر از او به کسیکه کارگزاری را  برای مسلمانان انتخاب کند وحال آنکه بداند کسی در میان امتّ اسلامی 

 کتاب خدا وسنّت پیامبر )ص( می باشد قطعا خیانت به خدا ورسولش وهمه ی مسلمانان کرده است.

 واگذاری حق تصّرف و ولایت برمردم .2

ی مصباح می نویسد: شیعه است در این باره آقااز موانع نظری در اندیشه جمهوریتّ، عدم اعتقاد جدی فقها به حق انتخاب مردم در فرهنگ فقهی 

وجب طرح نظریه ی  ممرتکز در اذهان شیعه و مستفاد از سخنان فقها نظریه نصب است و تعبیرات وارده در روایات آن را تأیید می کند و آن چه 

ص  1ش  یاسلام مجله حکومت )مخالفان است. انتخاب شده یا گرایش به دموکرات مآبی غربی است و یا بیان یک دلیل جدلی برای اقناع و الزام

89) 

، بدون اینکه اینچنین مداخله مردم در رأی، معنایش این است که به مردم حق داده می شود که حق تصرّف و ولایت برخود را به دیگری واگذار کنند

 حقّی، به مردم داده شده باشد که بعداز آن بخواهنداین حق را به دیگری که حاکم باشد واگذار کنند.   

ایی برای اعمال قدرت فته اند:اولاً: مبنای حق داشتن مردم در طبیعت و فطرت آمده است، سیره ی عقلا راهکارهبعضی در مقام پاسخ باین اشکال گ

ر محدوده ی قانون تصمیم دو تعیین مدیران جامعه، میعّین کرده و انتخاب را راهکاری طبیعی و مشروع می داند، تا در این موارد، اعمال رأی کند و 

 بگیرد.

مردم همه به طور یکسان آفریده شده اند، و حکومت امری دنیایی و در رفع نیاز های آن می باشد، هر کسی این حق را دارد که برای به عبارت دیگر، 

 1چگونگی اداره جامعه، انتخاب کند؛ هر چند این حق در چهار چوب معینی اعمال شود 

 درپاسخ میگوییم:

                                                           

 



 10 12 -1، صفحه 1402، زمستان  4، شماره  9دوره  ،یتمدن، مقاله پژوهش خیمجله فقه و تار

(حکومت نیست مگر 58)انعام آیه 1ت الله برجامعه نمی باشندونپذیرفته اندکه )ان   الحکم الا لله (بلی درجامعه ای که افراد آن  قائل به اصالت حکوم

ن آمنوا برای خدا ومردم را صاحب اختیار خود میدانند مطلب این چنین است امااگربراساس آیه شریفه قائل شدیم که) انما ولیکم الله ورسوله والذی

وصاحب اختیار شما  (فقط خداوندوپیامبرش وکسانیکه ......)ائمه هدی ع (ولی55)مائده آیه 2ه وهم راکعون(الذین یقیمون الصلاه ویؤتون الزکا

تعیین می  )درحکومت(( من برروی زمین  خلیفه وجانشین خودرا30)بقره آیه3هستندواینکه خدای تعالی می فرماید:)انی جائل فی الارض خلیفه(

باشد،همانطور که خدای تعالی میفرماید:)ماکان لمؤمن ولامؤمنه اذاقضی الله ورسوله امرا ان یکون لهم الخیره  کنم دیگر مجالی برای انتخاب مردم نمی

(هیچ مرد و زن باایمانی حق ندارد هنگامی که خداوپیامبرش فرمانی صادر 36)احزاب آیه4من امرهم ومن یعصی الله ورسوله فقدضل ضلالا مبینا(

ند(،اختیاری )دربرابرفرمان خدا(درکارخودداشته باشد.وهرکس خدا وپیامبرش را نافرمانی کند،به گمراهی آشکاری گرفتار کردند)ویا قانونی را وضع کرد

 شده است.

 حاکمیّت دادن شورا براصل ولایت الهی .3

 از موانع نظری در اندیشه جمهوریّت ، لزوم حاکمیت دادن اصل ولایت الهی  بر اصل شوراست  که در صورت پذیرش نظریه انتخاب عکس آن مصداق

پیدا می کند  توضیح آنکه  با وجود حاکم دینی که منصوب باواسطه یا بی واسطه خدای تعالی میباشد و  منتخب مردم نیست، جایی برای لزوم 

رت ت حاکم اسلامی ازنظراکثریّت درمقام شورو مشورت باقی نمی ماند، به همین دلیل اگر حاکم و رهبر، براساس آیه شریفه با صاحب نظران  مشوتبعیّ

ت فتوکلّ عزمکرد، می تواند  آن را قبول یا ردّ نماید. درباره حضرت پیامبرگرامی اسلام )ص( که در آیه شریفه  آمده است: )و شاور هم فی الامرفاذا 

وبا ایشان در حکومت مشورت فرما ووقتی تصمیم گرفتی باتوکّل بر خداوندبه تصمیم خودت عمل نما، با این که ( 159 هیآل عمران ، آ)علی الله( 

وند توکلّ مأمورشده است که باید مشورت فرماید، اما دستور رسیده که چون عزم فرمود،هر چند در مخالفت با نظراکثریّت درمشورت باشد، برخدا

 . نماید و طبق عزم وتصمیم خود عمل فرماید.

 قانونگذاری توسط عوام مردم -4

 ت.از موانع دیگر جمهوریت، شبهه قانونگذاری توسط مردم اس

کنند که حق  از آنجایی که یگانه قانونگذار و تنها فرمانروای مطلق جهان، خداوند متعال است، معنا ندارد که بگوییم مردم افرادی را بتوانند انتخاب

مردم قانونگذاری داشته باشند. به عبارت دیگر، در دستگاه حکومت جمهوری ودموکراسی ، حق مشروعیت، حق ولایت و مشروعیت حکومت ،از خود 

اند؛ به دست آمده است. این قوانین را کسی جز مردم وضع نکرده و مجریان و بر پایۀ قرارداد اجتماعی که مردم یکپارچه در برقراری آن کوشیده

این قرارداد  قوانین را نیز ، کسی جز مردم بر نگزیده است . به همین دلیل تردیدی نیست که وجدان انسانی از فرد و اجتماع میخواهد که پایبند به

ده مطلق باشند و در به کار گرفتن آن ، کمال کوشش را مبذول دارند ، در حالی که بدیهی است که از دیدگاه اسلام یگانه قانون گذار و تنها فرمان

 (29حکومت در اسلام ، ص  انی، کاظم ، بن یحائر)جهان ، خداوند تعالی است. 

 



 12 -1، صفحه 1402، زمستان  4، شماره  9تمدن، مقاله پژوهشی، دوره  مجله فقه و تاریخ

 

 

11 

 

 تشبهه غربی بودن نظریه انتخاب و جمهوریّ .5

هنگ مسأله شورا به مفهوم امروزی و انتخاب و اختیار ولی امر و سیستم حکومتی براساس انتخاب به معنای دموکراسی، از بدعتهایی است که از فر 

ص  1ش  یباره ر.ک به: مجله حکومت اسلام نیدر ا )غرب آمده و در مسأله ولایت و حاکمیت سیاسی اسلام، اصلاً چنین چیزی مطرح نبوده است.

89) 

اً از بهترین دلیل قطعی، این است که اگر مسأله انتخاب و شورا به معنای سیاسی آن یک مساله مورد قبول ، و مبنای حاکمیّت در اسلام بود، قطع

وکاربردی خصوصا در ائمه اطهار یا از پیامبر در این زمینه روایاتی صادر می شدوجای پاسخ این سؤالات مهم که آیا این حکم وضابطه بسیار بااهمیّت 

اییم زمان غیبت امام معصوم )ع(، چه شرایطی دارد؟ و شرایط انتخاب کنندگان و انتخاب شوندگان ؟خالی نمی ماند اگرکمی دقّت کنیم مشاهده مینم

، چطور می شود در یک که  در مسائل جزئی در اسلام، مثل دفن میّت ویا دستشویی رفتن وامثال آنها چقدر روایات از معصومین )ع(صادر شده است

شده در جلسه درس  ادیفرد  ی، محمود ؛ متن سخنران یهاشم )مسأله به این مهمّی، هیچ آیه ی ازقرآن وروایتی از معصومین) ع( نرسیده باشد.

 (.7ص  76/8/28

شخصیتهایی که در باب حکومت اسلامی نه فقط این مسئله  بلکه مسئله تفکیک قوا هم در حکومت اسلامی منشأ غربی دارد همانطور که یکی از 

منتسکیو بوده، کتابی تألیف نموده اند می فرمایند: چون تفکیک قوا، ریشه در قوانین اسلامی ندارد و مبنای آن انقلاب کبیر فرانسه و طراّح تئوریک آن 

فرموده است حکم نکند)ودر حقیقت منکر حکم الهی لذا کفر است. )ومن لم یحکم بماانزل الله فاولئک هم الکافرون( هرکس بر اساس آنچه خداحکم 

 (44 هیمائده ، آ .)گردد(از گروه کافران خواهد بود(

 قضاییّه قوه رأس در هم و است مجریّه قوه رأس در هم اویعنی  است  حاکم اسلامی ودر اسلام تفکیک قوامعنا ندارد، ودر رأس تمام امور ولیّ فقیه   

 (150-149ص  یحکومت اسلام یایفرد مسلمان در اح فهیوظ ن،یمحمد حس ،یتهران ینیحس ).مقننّه قوه رأس در هم و

 بعضی خواسته اند از نظریه تفکیک قوا اینچنین دفاع کنند:

 در و راه میانچون اساس و  زیر بنای حکومت بر قدرت سیاسی استوار است، اگر قدرت سیاسی راهکارهای کنترل مردمی نداشته باشد وازآغاز و در  

سیاسی مشروعیّت نخواهد داشت، دچار فساد و تباهی نیز  مصطلح معنای به که این بر افزون نگیرد، قرار مردم نظارت و ارزیابی مورد همواره فرجام،

قدرت، این تجربه بشری است که انسانی که معصوم نیست، همواره در معرض آفت فزون خواهی و استبداد است و هیچ گاه چشم و دل او از  می شود. 

 سیر نمی شود.

در پاسخ این اشکال می گوئیم یکی از شرایط ولیّ فقیه عدالت است اگرفعلی مرتکب شود یا حکمی صادر کند که به تشخیص خبرگان ومتخصّصین 

و کسیکه پس  علوم اسلامی  خلاف شرع مقدسّ و مخالف ضوابط اسلامی است ،از عدالت خارج شده ودیگر صلاحیّت رهبری را ندارد و عزل می شود

تند از اواز سایرمجتهدین اعلم است بعد وی به تشخیص خبرگان جایگزین او می گردد. نه این که عوام مردم هر آن چه را که خلاف رضای خود دانس

شد و هر موقع خواستند خلاف بدانند و اقدام به براندازی حکومت کنند یا این که انتخاب او را به مردم واگذاریم که مشروعیتّ  او از جانب ایشان با

 او را عزل کنند.



 12 12 -1، صفحه 1402، زمستان  4، شماره  9دوره  ،یتمدن، مقاله پژوهش خیمجله فقه و تار

 

 

 

 

 منابع و مآخذ

 قرآن کریم -1

 حائری، کاظم، ولایه الامر عصر الغبیه .-2

 مومن ، محمد ، کلمات سدیده فی مسائل الجدیده.-3

 1مجله حکومت اسلامی ،شماره -4

 جوادی آملی ، عبدالله ، پیرامون وحی و رهبری.-5

 در بحث خارج.هاشمی ، محمود، بیانات مهم -6

 لاریجانی، محمد جواد؛ جکومت: بحثی در مشروعیت و کارآمدی-7

 سبحانی، جعفر، مبانی حکومت اسلامی. -8

 مصباح یزدی، محمد تقی، سلسله درس هایی از ولایت فقیه-9

 حائری ،کاظم ، اساس الحکومه الاسلامیه.-10

 ترجمه بنیان حکومت در اسلام .-11

 المجتمع .الامامه و القیاده -12

 جوادی آملی ، عبدالله ، پیرامون وحی و رهبری .-13

 حائری، کاظم ؛ بنیان حکومت اسلامی.-14

 جوادی آملی ، عبدالله ، ولایت فقیه رهبری در اسلام .-15

 ، باب اختلاف الحدیث .1کلینی، محمد بن یعقوب، اصول کافی، ج -16

 ب الزیادات فی القضایا و الاحکام.، با 6طوسی ، محمد بن حسن، تهذیب الاحکام، ج -17

 . 27حر عاملی، محمد بن حسن، وسائل الشیعه، ج -18

 خمینی،روح الله ، ولایت فقیه .-19

 .1سنن بیهقی ج -20 



 12 -1، صفحه 1402، زمستان  4، شماره  9تمدن، مقاله پژوهشی، دوره  مجله فقه و تاریخ

 

 

13 

 .76/8/28هاشمی ، محمود ؛ متن سخنرانی فرد یاد شده در جلسه درس -21

 اسلامی.حسینی تهرانی، محمد حسین، وظیفه فرد مسلمان در احیای حکومت -22

 


