
  

 

 ی آگاهغرب   ی،آگاهمرگ  ،یآگاهترس

 و کربن(  دگریها یقی)مطالعه تطب

 1مهدی فدایی مهربانی

 (1404/ 02/ 18تاريخ تصويب   ـ  13/01/1404 )تاريخ دريافت

 چکیده

اند که فهم خاص  ی سه حال و به تبع آن سه نحوۀ بودن در جهان آگاه و غرب  یآگاهمرگ  ،یآگاهترس 

است  یستیالیستانسی اگز یمفهوماصولاً  2ی ترس آگاهخویش را برای انسان به همراه می آورند. اگرچه 

  ی لسوفانیبعدها توسط ف  ،دارد  رکگورییسورن کیِ قرن نوزدهمی  دانمارک  لسوفیف  یهاشه ی در اند  شهی که ر

آگاهی، حالتی از بودن است که نسبتی تأکید در ترس . افتی و ژان پل سارتر بسط  دگری ها نیمانند مارت

انجامد؛ حالتی از بودن در جهان که در هستی  می  4دارد و به هستی معطوف به مرگ   3آگاهیبا مرگ 

ا  لسوفیکربن )ف  یهانرمعطوف به مرگ ریشه دارد.   بر مبنای  خاص  ری( تفسیفرانسو   رانشناسی و  ی 

آگاهی شرح داده  و آن را در نسبت به مفهوم اشراقی غرب ارائه کرده    این دو مفهوماز    فلسفۀ شیعی

ای از بودن در درون جهان است که امکانات خاص فهم را  آگاهی نیز نحوهدر نظر کربن، غرب   است. 

برای انسان به همراه دارد. ما در این مقاله در صدد تبیین نسبت میان این سه مفهوم در فلسفۀ کربن  

 هستیم.  

ی، حضور، هستی معطوف به مرگ، هستی معطوف  آگاهغرب   ی،آگاهمرگ   ،یآگاهترس واژگان:  کلید

 به آنسوی مرگ 

 

 

_____________________________________________________ 
 .، ایراندانشیار گروه علوم سیاسی دانشگاه تهران -1

 Email: fadaeimehrabani@ut.ac.ir 
2 Angst (Ger)/ Angest (Den) 
3 death awareness 
4 Sein-zum-Tode (Ger) 



سال 
ی/ 

ب پژوه
صلنامه غر

ف
دوم

/ 
شماره 

3 
 /

بهار  
 

1404
 

           

 

8 

 

 

Sein-zum-Tode, presence, Angst, Death-awareness, and Orient-

Consciousness 

1Mehdi Fadaei Mehrbani 

Abstarct  

Fear-Consciousness, Death-Consciousness, and West-Consciousness are three 

existential moods (Stimmungen), and thus three distinct modes of being-in-the-

world, each bringing forth its own unique understanding for human existence. 

Although Fear-Consciousness is fundamentally an existentialist concept rooted in 

the thought of the 19th-century Danish philosopher Søren Kierkegaard, it was later 

expanded by philosophers such as Martin Heidegger and Jean-Paul Sartre. At its 

core, Fear-Consciousness denotes a state of being intrinsically linked to Death-

Consciousness, culminating in a being-toward-death—a mode of existence anchored 

in mortality. Henry Corbin (the French philosopher and Iranologist) offered a 

distinctive interpretation of these two concepts through the lens of Shiʿi philosophy, 

further explicating them in relation to the Illuminationist (Ishraqi) notion of West-

Consciousness. For Corbin, West-Consciousness likewise constitutes a mode of 

being-within-the-world that opens specific epistemic possibilities for human 

understanding. In this article, we aim to elucidate the interrelations among these 

three concepts in Corbin’s philosophy. 

 

Keyword: Sein-zum-Tode, presence, Angst, Death-awareness, and Orient-

Consciousness 

 

  

_____________________________________________________ 
1 Associate Professor, Department of Political Science, University of Tehran, Iran. 
Email: fadaeimehrabani@ut.ac.ir 

 



س
تر

آگاه
 ،ی

گ
مر

آگاه
 ی،

ب
غر

آگاه
ی

طب
طالعه ت

)م
قی 

 ی
یها

دگر
 

ن( 
و کرب

 

طب
طالعه ت

)م
قی

 ی
یها

دگر
 

ن( 
و کرب

 

 

 

 

9 

 

 

 . مقدمه 1

در  «یآگاهو »غرب «یآگاه»مرگ «،یآگاه»ترس نیادیسه مفهوم بن یقیتطب یبه بررس مقاله نیا

انسان با    ۀمتفاوت مواجه  یهاوهیش  م،یمفاه  نی. اپردازدیکربن م  یو هانر  دگریها  نیفلسفه مارت

با    دگریکه ها   ی. درحالندیگشایبه فهم وجود م یخاص  یهاچهیو در  سازندیم  انیرا نما  یهست

  ل یتحل   یبشر  لی اص  طیرا به عنوان شرا  یآگاهو مرگ  یآگاهترس  ،یستیالی ستانسی اگز  یکردیرو

را به    «یآگاه»غرب  ،یاشراق سهرورد  حکمت و    یعیبر سنت فلسفه ش  هیکربن با تک  کند،یم

تفاوت  نی. اسازدی خود مطرح م  شهیاند  یعنوان محور اصل بر  با تمرکز  دو   نیا  یهانوشتار 

  ی هات یکه چگونه کربن با عبور از محدود  دهدیدر مفهوم »حضور«، نشان م  ژهیوبه    دگاه،ید

ی، دو آگاهغربو در پرتو مفهوم    دیگشایم  یشناسیدر هست  یدیجد  یهاافق  دگر،یفلسفه ها

 . دهدی را مورد بازخوانی قرار میآگاهمرگ ی وآگاهترسمفهوم 

کند. هستنده چون حاضر است هستی  هایدگر از »ورود به حضور« هستندگان یاد می

ندارد بل چون سهمی از هستی به او بخشیده شده، حاضر است. انسان كاربرندة خرد و كلام  

گیرد. انسان تا جایی  کند، و از این جا در قلمرو جای میاست، چون سهم هستی را درك می

كه خبردهنده از هستی هستندگان باشد، خردمند است. تاریخ متافیزیك تاریخ ندانستن این نكته  

( زمانی كه دازاین بتواند هستی را به مثابة حضور فهم كند، هستی  221:  1386)احمدی،  1است. 

 خود را بر او می نمایاند. یونانیان از این روش سود می بردند:      

_____________________________________________________ 
فیزیك است، یا به عبارت دیگر چیزی فراتر است فیزیك است، چرا باز به هستندگان می پردازد؟    - اگر متافیزیك واقعاً متا  -5

هایدگر در متافیزیك چیست؟ پاسخ می دهد كه یونانیان این واژه را در ابتدا به صورت »متافوسیكا« به كار می بردند. باید  

ه اموری فراتر از فوزیس ارجاع می داشته است و یا فراتر از فیزیك؟ اما دلیل نام گذاریِ  پرسید آیا در این صورت متافیزیك ب

متافیزیك )رساله ارسطو پس از كتاب فیزیك( كه توسط آندرونیكوس رُدسیایی در قرن اول پیش از میلاد، نشان از آن دارد كه  

یدگر بعدها برای نامیدن پژوهشی به كار رفت كه از موجودات متافیزیك به معنی فراتر از فیزیك بوده است. این عنوان از نظر ها

( هایدگر معتقد است فلاسفه حتی به فراتر از فیزیك هم نپرداخته اند، چرا 40:  1383( می رود.)هایدگر،  Transبماهی فرا)یا  

 (41كه همواره گفته اند متافیزیك اما ترانس فیزیك مراد كرده اند.)همان: 



سال 
ی/ 

ب پژوه
صلنامه غر

ف
دوم

/ 
شماره 

3 
 /

بهار  
 

1404
 

           

 

10 

 

]حضور[ یا، بسته به مورد، هم چون   παρουσίαیونانیان معنای هستی را هم چون  

دارند.   1زمانی دلالت بر »حضور«  -شناختی]جوهر، هستی[ تعریف می كردند كه از حیثِ هستی

 ( 112/ الف: 1387)هایدگر، 

یكی از نقاطی كه كربن از آن طریق از اندیشة هایدگر به فلسفه ایرانی گره می خورد،  

در مفهوم حضور است. با این حال حضور در مفهوم هایدگری آن محدودیت هایی داشت كه  

كربن را به سوی ایران كشاند. حضور هایدگری، حضوری در جهان و زمان مند است و از این  

دلول فلاسفة شیعی است مخالف است. آن چه مورد توجه هایدگر  جهت، كاملًا با آن چه م

زمانی« بودن بررسی است. هستنده از حیث هستی اش، هم چون حضور    - است »هستی شناسی

شود كه آن را »حال« شود. یعنی هستنده با عطف نظر به حالت زمانی معینی فهمیده میدرك می

 (  113 / الف:1387یا زمانِ حاضر می نامیم.)هایدگر،  

آن چه هایدگر آن را حضور می نامد، یعنی بودن در زمان یا مكانی خاص، با تفسیری 

كه حكمای ایران از حضور دارند متفاوت است. از این جهت هایدگر با موقعیت مند كردنِ 

«  Presentحضور، مفهومی متصلب از حضور را ارائه می دهد. این برداشت از حضور، معادل »

یا   امر حاضر«  »حضورِ  از  هایدگر  همین جهت  به  نه حضور؛  و  است  بودن  معنی حاضر  به 

نظر هایدگر است،    2»حضور عینی«  سخن می گوید. در فلسفة شیعی برخلاف آن چه مورد 

حضور، درجة برخورداری هستنده از هستی است. به همین جهت ما از ساحت های بی نهایت  

حضور برخورداریم كه پدیدار شدن آن ها بر ما در حیطة مهم ترین امكان های ماست و نیاز  

كه كنش حضوری نداشته باشد، نمی توان به كشف   به نوعی پدیدارشناسیِ باطنی دارد. كسی

و شناخت لایه های گوناگون حقیقت نایل آید. این كنش حضور بر گشایش و كشف آینده ای  

گفته می  كه  دارد  برمیتأكید  مقدمات، چنین  این  با  است.  پنهان شده  در گذشته  که  شود  آید 

هایدگر و کربن با تأکید بر مفهوم اخیر، شکلی    ۀی در نگرآگاهو غرب  یآگاهمرگ  ،یآگاهترس

 از حضور و »بودن برای« هستند که حال خاص خود و فهم خاص خود را دارند. 

 

_____________________________________________________ 
1- Anwesenheit (Ger) / Presence (Br) 

2- Objective Presence (Br) 



س
تر

آگاه
 ،ی

گ
مر

آگاه
 ی،

ب
غر

آگاه
ی

طب
طالعه ت

)م
قی 

 ی
یها

دگر
 

ن( 
و کرب

 

طب
طالعه ت

)م
قی

 ی
یها

دگر
 

ن( 
و کرب

 

 

 

 

11 

 رس آگاهي، نا در خانه بودن و غربت غربي. ت2

با بهره زندگیاز جمله احوالی كه دازاین تجربه می ارتباط مستقیمی  از كند و  اش 

ولی در عین حال متفاوت    2است. ترس آگاهی نیز از جنس ترس   1»اصالت« دارد، ترس آگاهی 

متعَلَق یا  موضوع  لحاظ  به  دو  این  تفاوت  است.  آن  یا  با  موجود  ترس،  موضوع  است.  شان 

« است. »آن چیزی كه  جهاناست. ولی موضوع ترس آگاهی »بودن ـ در ـ    جهانموجوداتی در  

ترس آگاهی عمیقاً از بابت آن اندیشناك است، یك نوع معین از وجود برای دازاین یا یك  

آنچه ترس آگاهی از    . . . امكان معین برای آن نیست. در حقیقت خود این تهدید نامعین است 

 ( 352/ الف: 1387)هایدگر،  است.« «بودن ـ در ـ عالم»بابت آن اندیشناك است، خود 

شود، نخستین حالی كه نسبت  از این روی وقتی خود عالم برای آدمی تهدیدكننده می

  جهان كند، حال بیگانگی است. دیگر خویش را متعلق به این  به آن در خویش احساس می

كند و این حالت معادل با »نا ـ « احساس می3بیند. در ترس آگاهی آدمی خود را »نامأنوسنمی

 است:  «4خانه ـ بودن  در  ـ

شود و این غرابت او را  در این امكان دازاین یكسره به غرابتِ عریانش بازبرده می

 (724/ الف:  1387)هایدگر، کند.مدهوش می

سازد. اما چنین احساسی او را از استغراق در عالم و مستحیل شدن در آن آزاد می  

این صورت می یابد.  در  باز  را  یا هویت خویش  فردیت  بلكه  نباشد،  منتشر  فرد  دیگر  تواند 

یابد، خودش  تفرد می  «جهانخیزد و دازاین در مقام »بودن ـ در ـ  مأنوسیت روزمره از میان برمی

های  سازد و براساس امكانات و انتخابهای غیراصیل منتزع )جدا( میرا از امكانات و انتخاب

پیامد متقابل دارد. یكی در مجموع می  گذراند.اصیل روزگار می توان گفت ترس آگاهی دو 

شود ما از »خود« بگریزیم، در امور موجود در  ترس آگاهی ضمنی و دائمی است كه سبب می

گاهی است كه ما    ا مستحیل شویم. دیگری ترس آگاهی صریح و گهعالم پناه بگیریم و در آنه

_____________________________________________________ 
1- Angst (Ger) /anxiety (Br) 

2- fear (Br) 

3- unheimlich (Ger) /uncanny (Br) 

4- not-being-at-home (Br) 



سال 
ی/ 

ب پژوه
صلنامه غر

ف
دوم

/ 
شماره 

3 
 /

بهار  
 

1404
 

           

 

12 

 

آن را بر ما عیان    سازد و دازاین)وجود بشری( ناب و عالم نابِرا از امور نامأنوس منتزع می

 (  5: 1388)رحمتی، سازد.می

شود و در این حالت آرامش دارد. اما در ترس آگاهی دازاین در بی اصالتی پنهان می

است كه اصالت رخ می نمایاند. ترس آگاهی، یعنی حالتی كه در آن، آرامشِ ناشی از انتشار در  

دیگران رخت بر می بندد. در این لحظات است كه با خودمان روبرو می شویم و دیگر نمی  

ترس در نظر هایدگر چیزی است  (  52:  1388توانیم در پشت »دیگران« پنهان شویم.)جانسون،  

کند. بدین نحو او  كه دازاین را به صورت هستنده ای در معرض خطر قرار گرفته، آشكار می

کند. بنابراین ترسِ ترس آگاهی)اضطراب( حالتی مربوط به احساسات  را آشكار و افشاء می

 دازاین است.  نیست، بلكه جزو اگزیستانسیال های 

/ الف:  1387)هایدگر،  ترس آگاهی یكی از شیوه های ممتاز گشودگی دازاین است.

شود و از انتشار در دیگران خارج ( بدان جهت كه در ترس آگاهی، دازاین یكه و منفرد می437

ترس آگاهی    شود.می گردد؛ در این شرایط دازاین با امكانات اصیل خاصِ خودش مواجه می

انس و الفت هرروزینة دازاین با دیگران را از او می ستاند، اما در عین حال او را متوجه وجهی  

 کند. در ترس آگاهی گشودگیِ اصیل او محقق می گردد.اصیل در وجود خودش می

تفاوت »ترس« با »اضطراب« در این است كه ترس دارای متعلق و موضوع است؛  

چون ترس همواره در جهان رخ می دهد و ساختارِ اگزیستانسیالِ جهان مندیِ دازاین، التفات  

ترس در برابر . . . در هر مورد ترس از چیز    مندی است. ترس همواره ترس از چیزی است. 

من از مار می ترسم و این ترس از مار است. بنابراین ترس   (173  :1383)هایدگر،  معینی است.

پاسخی به چیزی خاص »در« جهان است)یك اسلحه، یك حیوان، یك اشاره( اما اضطراب در  

. اضطراب حالتی بنیادین است كه دارای متعلق  (Mulhall, 1996: 109)است   1اینجا، بی موضوع 

و موضوع نیست. برای دازاین معلوم نیست كه از چه می ترسد. به همین دلیل هایدگر می  

گوید موردِ ترس »هیچ« است. این هیچ بودن، همان هیچ شدن و نیستی است؛ چیزی كه برای  

در جهان بودنِ اوست و به    دازاین در مواجهه با مرگ رخ می دهد. مرگ، پایانِ امكان هایِ

_____________________________________________________ 
1- Objectless (Br) 



س
تر

آگاه
 ،ی

گ
مر

آگاه
 ی،

ب
غر

آگاه
ی

طب
طالعه ت

)م
قی 

 ی
یها

دگر
 

ن( 
و کرب

 

طب
طالعه ت

)م
قی

 ی
یها

دگر
 

ن( 
و کرب

 

 

 

 

13 

همین دلیل التفات داشتنِ خود كه باعث مشخص نمودنِ متعلق اضطراب می گردد را، از دست  

می دهد. دازاین بی پناه و بی خانه در برابر نیستی، منفرد و تنها می گردد. اینجا دیگر صدای  

 همهمة همگنان خاموش گشته است. 

كنندة چیزی  آمده، عیان  پرداخته  در »جهانِ«  در همگنان و  دازاین  مستحیل گشتن 

  - خود  -است چون گریز دازاین از خودش ]یا آن گونه خودیِ خودش[ كه همچون توانشِ

( این گریز و روی گردانی از خود حالتی همچون 437/ الف:  1387)هایدگر،  بودنی اصیل است. 

کند.  کند. سقوط، معطوف بودن دازاین به اكنون را آشكار میسقوط را برای دازاین ایجاد می

یابد و در دیگران منتشر  »اكنون«، زمان دیگران است؛ زمانی است كه دازاین در آن استحاله می

یابد.  می گردد. برعكس دازاین در حالتی كه به آینده نظر دارد، امكان های اصیلِ خویش را بازمی

کند. سخن پراكنیِ بیهوده و بی  دیگران، هرزه درایی و وراجی میدازاین در اكنون، منتشر در  

هدف در مورد دیگران از یك سو، و سامان دادن زندگی بر مبنای دیگران، از سوی دیگر؛ به  

یك معنا دازاین در این حالت بر مبنای »حرف مردم« می زید. هایدگر معتقد است دازاین در 

پی نیز  را  ابهام  و  فضولی  كنجكاوی،  درایی،  هرزه  بر  علاوه  اصالت،  می  عدم  خود  شة 

( در این شرایط این كه »مردم چه می گویند«، امكانات دازاین  727/ الف:  1387سازد.)هایدگر،  

 کند. را تحدید می 

شود كه  دازاین كه در حالت اصیل یك »فرد« است، در اینجا تبدیل به یك »آدم« می 

در دیگران منتشر است. در این حالت ما هر كاری را انجام می دهیم، »چون آدم این كار را  

( آدم بودن حاوی نوعی هم سطح كنندگی با »دیگران« است؛ هم 295:  1384کند«.)یانگ،  می

سطح كنندگی ای كه میان مایگی را برای دازاین به همراه دارد. »همچون آدم زیستن«، كه غالباً 

کند، او را وادار به انصراف از  طعنة دیگران به دازاینی است كه هم چون دیگران رفتار نمی

شود. او  کند. اما در مرگ، دازاین از »آدم« بودن می افتد و به فرد تبدیل میاصالتِ خویش می

امكان خویش را در جلوی چشمانش می بیند؛ امكانی كه در آن صدایِ    به این طریق مهمترین

شود؛ زیرا دازاین در  شود و دازاین با سكوتِ محض مواجه می»دیگران« ناگهان خاموش می

تواند با دیگران تقسیم كند. مرگ بدین جهت مهمترین امكانِ دازاین  یابد كه مرگ را نمیمی

است كه راه را بر همة دیگر امكان های دازاین می بندد. دازاین در حالت اصالت فردانیتِ خود  



سال 
ی/ 

ب پژوه
صلنامه غر

ف
دوم

/ 
شماره 

3 
 /

بهار  
 

1404
 

           

 

14 

 

بنابراین به میزانی كه دازاین اجتماعی  را بر آنچه در اجتماع دیگران می گذرد ترجیح می دهد. 

است، پیرو هنجارهای اجتماعی است. این نكته ای است كه كربن نیز در نقد »جامعه شناسی 

 محض« بدان می پردازد.  

دازاین در حالت عدم اصالت، از خود روی می گرداند و بدین ترتیب از معنای هستی 

این روی گردانی دقیقاً معادل روی آوردن به هستندگان درون جهانی    نیز غفلت می ورزد. زیرا

( اما هستی را نمی توان در  440/ الف:  1387از طریق مستحیل گشتن در آن ها است.)هایدگر،  

 میانِ هستندگان درون جهانی فهم كرد. تنها راه پرداختن به هستی، خودِ دازاین است. 

می آشكار  را  ترس  آنچه  از  نشینی  گریز  پس  دارد، خصلت  بنیاد  ترس  در  و  کند 

 ( به همین دلیل هایدگر معتقد است: 439/ الف: 1387است.)هایدگر، 

کند تا خود  بودنش فرید و یگانه می  -جهان-ترس آگاهی دازاین را در اصیل ترین در

آگاهی  افكند. بدین سان ترس  امكاناتش طرح  كنان بر حسب  به ذاتش فهم  بنا  را 

همراه با آنی كه اندیشناكی و خوفش از برای آن است، دازاین را همچون ممكن بودن  

تواند منفرد ]یا هستی ممكن[ و در واقع همچون آنی كه در فردیتی از آنِ خودش می

 ( 443/ الف: 1387)هایدگر، 1کند.شود، آشكار می

ترس آگاهی به دازاین فردیت می بخشد، و از این رو دازاین را همچون 

«solus ipse»2  ( بنابراین ترس  444/ الف:  1387کند.)هایدگر،  »تنها خودش« آشكار می

 آگاهی 

گیرد. انس و الفت هرروزینه  دازاین را از انجذاب سقوط كننده در »جهان« بازپس می

می منفرد  و  تك  دازاین  پاشد.  می  فرو  هم  از  آگاهی  ترس  همه  در  این  با  و  شود 

_____________________________________________________ 
  دازاین هنگامی كه به ندای وجدانِ خود گوش فرادهد، در مقابل نیستی منفرد می گردد. این انفرادِ دازاین، معنای-1

اصیل هستی را به او می نمایاند. به همین جهت هایدگر می گوید: در گوش دادن به هستی، ما هستی را از  

 :Levin, 1989 )بنابراین راه درست گوش دادن توسط لوگوس نشان داده می شود.  آن خود می كنیم.

249 ) 

 « از اصطلاح لاتین فوق است.Solipsismریشه واژه »-2



س
تر

آگاه
 ،ی

گ
مر

آگاه
 ی،

ب
غر

آگاه
ی

طب
طالعه ت

)م
قی 

 ی
یها

دگر
 

ن( 
و کرب

 

طب
طالعه ت

)م
قی

 ی
یها

دگر
 

ن( 
و کرب

 

 

 

 

15 

درخانگی در می آید. وقتی -بودن به »حالت« نا-بودن است. در-جهان-همچون در

/  1387از »نامأنوسی و غرابت« سخن می گوییم، ما را جز این مقصود نیست.)هایدگر،  

    (446الف: 

خانه بودن و غرابت، برای كربن، چنان كه هایدگر مد نظر دارد، بعدها  -در  -اما نا

خانه بودن و غرابتی می دهد كه سهروردی ارائه می دهد. نادرخانه    -در  -جای خود را به نا

بودن و غربت در نظر سهروردی ناظر به خانة اصلی در شرق است و از همین جهت انسان به  

به زبان هایدگری می توان گفت جزو خصیصه های اگزیستانسیالِ »در غربتی كه    -غربت غربی

آگاه است و هماره در پی راه خانه است. بنابراین در سهروردی    -جهان بودنِ موقت« اوست 

یابد و نه با ترس آگاهی؛ برای سهروردی راه خانه، آگاهی« پیوند میخانه بودن با »غرب-در-نا

بودن« كه معادل    -جهان  -راه چیزی نیست جز گذار از »در از درون مسافر می گذرد، و این  

سوی جهان كه شرق نورانی است. گذار از در جهان بودن   -غربی بودن است، و رسیدن به آن

تواند  شود، بلكه مستلزم سلوكی معرفتی و وجودی است و بنابراین میتنها با مرگ محقق نمی

در عینِ زنده بودن رخ دهد. از همین جهت است كه گذار از در جهان بودن با مفهوم »حضور«  

بودن«   -یابد. استحضار وجودی، خود طرح افكندنِ مقدمات خروج از خصیصة »درارتباط می

در انسانِ  برای  كه  های  -است  شیعی خصیصه  فلسفه  در  بنابراین  است.  گشته  استوار  جهان 

تواند از میان ر وجودی میاگزیستانسیال، چنان كه هایدگر برای دازاین متصور است، با استحضا 

 برچیده شود.  

اساساً نحوة نگارش هایدگر در مقایسه با سهروردی، نشان از آن دارد كه با چه سنخی  

خانگی را همچون در جهانیت آغازین در نظر دارد و لذا برای -از اندیشه مواجهیم. هایدگر در

کند تا نشان دهد كه  خانگی استفاده می-در  -نشان دادن نوع دازاین در صورتِ غیرِ آن، از نا

صورت دوم وجه ثانوی دارد. به همین دلیل در این شرایط هم، دازاین را خارج از جهان تصور 

بودنِ دازاین را از نوع درونیت نداند، از   -جهان  -کند. اساساً سعی هایدگر در این كه درنمی

همین نكته آب می خورد؛ زیرا او نمی خواهد نوع دیگری از درونیت را برای دازاین متصور  

بودن است و وقتی    -جهان  -وی باشد. بنابراین دازاین تا وقتی كه هست، درشود كه حیات اخر 

 جهان باشد.  -در -جهان یا نا -می میرد اساساً نیست كه بخواهد در



سال 
ی/ 

ب پژوه
صلنامه غر

ف
دوم

/ 
شماره 

3 
 /

بهار  
 

1404
 

           

 

16 

 

به همین جهت كلِ بحث پیرامون ترس آگاهی در جهان است. اساساً آن چه ترس 

(  442/ الف:  1387بودن است.)هایدگر،    -جهان  -آگاهی فراروی آن اندیشناك است، خودِ در

 در جهان بودن و تصور لحظة در جهان نبودن، دازاین را به ترس آگاهی می رساند:

بنابراین در ترس آگاهی »آن جا« و »این جا«ی معینی كه آن چه تهدیدناك است از 

شود. می توان در وصف آنچه ترس آگاهی فراروی  سویة آن نزدیك شود، دیده نمی

داند«  کند هیچ جا نیست. ترس آگاهی »نمیآن است چنین گفت: آن چه تهدید می

. آن چه تهدیدناك است نمی  . اندیشناك است.  آن  از  از كه چیست آن چه  تواند 

»آن  پیشاپیش  چیز  آن  شود؛  نزدیك  ها  نزدیكی  همین  در  معین  سویی  و  سمت 

جا«ست، و در عین حال هیچ جا نیست. چندان نزدیك است كه عرصه را تنگ و  

کند، و در عین حال هیچ جا نیست.)هایدگر،  خفقان آور و نفس را در سینه خفه می

 ( 441/ الف: 1387

 از »مرگ آگاهی« هایدگر تا »غرب آگاهی« . 3

نیز تجربه می  را  آگاهی  کنار ترس آگاهی، مرگ  تعبیر  دازاین در  از  آگاهی در واقع  تعبیر مرگ  کند. 

شود. مرگ آگاهی یا هستی معطوف  در هایدگر استفاده می   «1»هستی ـ معطوف به ]یا به سوی[ ـ مرگ 

اینجا مرگ آگاهیاش میبه مرگ، حالی است که آدمی در زندگی اصیل تجربه  با   ،کند. در  متفاوت 

و دازاین در    شودصرف »مردن« است. مردن چیزی است که برای همگنان یا برای فرد منتشر حادث می 

نهایت مردن را نمی فهمد؛ زیرا تا هنگامی که دازاین هست، مرگی وجود ندارد، و هنگامی که مرگ فرا  

ولی مرگ آگاهی مختص به دازاین، مختص به »من«    می رسد، دازاین هستی خود را از دست داده است.

تواند این کار را به جای من انجام دهد،  است. زمانی که من درك کنم که من خواهم مرد و دیگری نمی 

در مرگ آگاهی دازاین به مهمترین امکان زندگیِ خود  ام.  های اصیل خویش را درك کرده یکی از امکان 

یابد و بدین ترتیب به شیوه ای اصیل می زید. فهم  اش قرار دارد وقوف می   که در انتهای مسیر زندگی

تواند به جای من بمیرد، منتج به این خواهد شد که در نهایت در تمام زندگی  این نکته که هیچ کس نمی 

تواند جای دیگری را  این من هستم که می باید تصمیمات زندگی ام را اتخاذ کنم. در نهایت کسی نمی

 بگیرد و این جزو ساختارهای اگزیستانسیال دازاین است.  

_____________________________________________________ 
1- being-towards-death (Br) 



س
تر

آگاه
 ،ی

گ
مر

آگاه
 ی،

ب
غر

آگاه
ی

طب
طالعه ت

)م
قی 

 ی
یها

دگر
 

ن( 
و کرب

 

طب
طالعه ت

)م
قی

 ی
یها

دگر
 

ن( 
و کرب

 

 

 

 

17 

تواند جای او را بگیرد. این ناتوانی،  هر دازاین وجودی قائم به خویش است که دیگری نمی 

در مرگ، خود را به بهترین وجه نشان می دهد. دازاینی که به این امکان اگزیستانسیال وجودِ خویش  

داند که زیستن بر مبنای ساختار وجودی دازاین، و فهمِ این نکته که کسی جای من پی برده باشد، می

شود دازاین بر تصمیمات زندگی اش حاکم باشد و بر مبنای ارزش های  تواند بگیرد، باعث می را نمی 

خود زندگی کند. بنابراین چنین زیستنی، زیستن با اصالت است و با ساختار وجودی دازاین تناسب 

 دارد. 

بر عکس دازاین غیر اصیل به این امکان زندگی خویش پی نبرده است و در دیگران منتشر  

شده است. او همواره مرگ را به تأخیر می اندازد و نمی خواهد به خود بقبولاند که مرگ در کمین او  

دیك  نشسته است و روزی باید با این مهمترین واقعیت زندگی خویش کنار بیاید. او هر لحظه به مرگ نز

شود ولی هنوز در غفلت است که مرگ، در نهایت، مرگِ اوست. چیزی نیست که بتوان آن را با  تر می 

دیگری شریك شد یا آن را تقسیم کرد. انسانی که در تمام زندگی اش مستحیل در دیگران بوده است  

نکته را که  و همواره بر مبنای سخنِ »دیگران« یا »همگنان« تصمیم می گرفته است، قدرت فهم این  

آگاهی   - تواند در آن از دیگران مدد بگیرد، ندارد. چنین دازاینی مرگمرگ دیگر نقطه ای است که نمی 

 کند.  نیافته است و بنابراین به شیوه ای غیر اصیل زندگی می 

دارد.  کار  و  سر  مرگ  اگزیستانسیال  مفهوم  با  اگزیستانسیال    1هایدگر  وجه  مهمترین  مرگ 

دازاین است. مرگ عدم و نیستی ماست، آن هم نه نیستی یکی از متعلقات یا اجزای وجود ما، بلکه  

نیستی هر آنچه که هست. مرگ یعنی پایان دازاین. رخت بر بستن از این جهان؛ یعنی اتمام امکانات  

)مصلح،  یگر پرسش های اساسی ما هستند.دازاین. پس پرسش از وجود و پرسش از عدم مقارن با یکد

در  225:  1384 دازاین  اما  است،  دازاین  اگزیستانسیال  تحلیل  مرگ،  به  پرداختن  از  هایدگر  هدف   )

در  اگزیستانسیل  نحوی  به  همواره  دازاین  است.  یافته  تقلیل  اگزیستانسیل  وجوه  به  روزمرگیِ خود، 

شود، اما برای تحلیل اگزیستانسیال باید دازاین اصالت خود را بازیابد. دازاین در اصالتِ  دیگران گم می 

 من به تنهایی و در تنهایی می میرم. هرکس مرگ خاص خود را دارد. بنابراین یابد که خود، در می 

مرگ به خودی خود نشانه ای در پایان تجربه ما نیست و نه حتی واقعه ای که ما بتوانیم 

_____________________________________________________ 
چيزي    به همين جهت مرگي مورد نظر است كه به معناي پايانِ هستنِ دازاين است و ناگهان او را در بر مي گيرد و نه  -1

مانند خودكشي. خودكشي از نظر هايدگر مرگ نيستف زيرا يكي از طرح هاي اگزيستانسيالِ مرگ است و  

متعلق دارد. دازاين خودكشي مي كند، چون به معشوقه اش نرسيده است. اين پايان يافتنِ هستي از نظر  

 هايدگر، متفاوت با مرگ است كه جزو امكان هاي اگزيستانسيالِ دازاين است.



سال 
ی/ 

ب پژوه
صلنامه غر

ف
دوم

/ 
شماره 

3 
 /

بهار  
 

1404
 

           

 

18 

 

خودمان را برای آن آماده کنیم، بلکه ساختاری وجودی و درونی است که قوام بخش خود وجود ماست.  

شود؛  مرگ خودی ترین امکان دازاین است. بنابراین هستیِ دازاین اساساً با توجه به نیستی تعریف می 

یعنی رو به مرگ بودن. این دریافت از رو به مرگ بودن، زیربنای تجربۀ بنیادی اضطراب وجودی است.  

این مواجهه با نیستی، برای دازاین دلهره آور است. در اضطراب، جهانی که خودمان را به طور عادی با  

می  کف  از  کنیم،  می  تعریف  تبدیل  او  هستها  جهان  به  اعتنا  بی  نگرشی  به  ما  نگرش  و  رود 

 ( 274:  1384شود.)کراوس،  می

چنین مواجهه ای با نیستی، در اضطراب، زبان ما را بند می آورد. در حقیقت، در رویارویی  

شود. در واقع ما  شود، زایل می با این مواجهه، دیدگاه منطق، به صورتی که به حسب سنت فهمیده می 

در رویارویی با نیستی، به فهم حدود عقل و منطق می رسیم. عقل و منطق در رویارویی با نیستی ناتوان 

تواند آن را همچون موضوعی در برابر خود  اند، زیرا نیستی دقیقاً چیزی است که عقل یا منطق نمی 

 ( 274بینگارد.)همان:  

اما آنچه که ما از آن اضطراب داریم چیست؟ آیا نیستی است؟ آیا نیستی دلهره آور است؟  

 هایدگر تقرب نیستی و اضطراب را اینگونه بیان می دارد: 

از چشم انداز روشنی که بر اثر یاد تازۀ ترس آگاهی هنوز فرادید داریم، جز این 

نتوانیم گفت که آنی که فراروی آن و از آن ترسیدیم، به طور خاص، هیچ بود. در  

 ( 175  :1383واقع، آنچه که آنجا بود، عدم به ماهو عدم بود.)هایدگر، 

یابد.  اما در این مواجهه با نیستی چه رخ می دهد؟ دازاین دیگر »من« اش را تهی از معنی می 

  : 1383هستیِ او با نیستی مواجه گشته است و به بیان بهتر، »هستیِ ایستاده در نیست« است.)هایدگر،  

( این ایستادن در نیستی، برای دازاین حاوی مرگ آگاهی است. اما مرگ آگاهی برای دازاین علاوه  178

بر اصالت، اضطراب به همراه دارد. بنابراین می توان گفت نیستی، خود اساسِ آن دلشوره ای است که  

شود. بنابراین از نظر هایدگر، ذاتِ نیستی در نیستیدن است. نیستیدن، نیستی با آن بر دازاین منکشف می 

  : 1383«)هایدگر،  1د، می نیستد.گیرد. »نیستی، خونیست شدنِ هست ها نیست و از نفی سرچشمه نمی 

_____________________________________________________ 
1-   Das Nichts selbst nichten (Ger)هايدگر از نيست كاري : (Nichtung  ،1383( سخن مي گويد. )هايدگر   :

(. هايدگر اين گونه قرينه  Nichtung(، نيستي نيز مي نيستد)lichtung( همانگونه كه هستي نور مي اندازد )177

و  خلق  نوعي  حاوي  خود  درون  در  نيز  شاعري  چنانكه  است.  خويش  شاعرانة  تفكر  مديون  را  خود  هاي  سازي 

 



س
تر

آگاه
 ،ی

گ
مر

آگاه
 ی،

ب
غر

آگاه
ی

طب
طالعه ت

)م
قی 

 ی
یها

دگر
 

ن( 
و کرب

 

طب
طالعه ت

)م
قی

 ی
یها

دگر
 

ن( 
و کرب

 

 

 

 

19 

 ( و برای دازاین  اضطراب می آفریند.  181

از نظر هایدگر این مواجهه با نیستی، که برای دازاین اصالت به همراه دارد، چیزها را برای  

یابد که در زندگی  کند. دازاین در این حالت گشودگی ای اصیل را می او چنان که هستند آشکار می 

روزمره با آن مواجه نبود. حجاب ها در مرگ آگاهی کنار می روند، و بدین نیستی باعث انکشاف هستی  

بر روی دازاین می گردد. زیرا در اندیشیدن به مرگ یا نیستی است که نسبت به هستیِ خود مسئله دار  

گرفته، نهایتاً باید از رهگذر خود   می شویم. بدیهی است پرده برگرفتن از رازی که گرداگرد هستی را

چنین پرده برگرفتنی امکان   زیرا یقیناً چیزی غیر از هستی وجود ندارد که از طریق آن -هستی رخ دهد 

داشته باشد به معنایی بنیادی رخ دهد. هستی در رازآمیزی اش باید قادر باشد اشیاء و از جمله خودش  

را مفهوم سازد )و این باید، با وجود گرایش خود هستی، در اندیشۀ متأخر خودِ هایدگر نسبت به کناره 

رگی هستی تنها از جانب خود هستی رخ نمی دهد،  جویی و خودمستوری نیز باشد(. اما این گونه آشکا

بلکه در عوض مشروط است به مواجهۀ دازاین با نیستی. وقتی این شرط تحقق یافت، دازاین و هستی 

آشکار   دازاین  به  را  است خود  قادر  و هستی  گیرند  می  قرار  ها  از هست  برافکندن  پرده  موضع  در 

 ( 283  :1384کند.)کراوس، 

ویژه  ای  گونه  به  دازاین  هر  در  هستی  اگر  که  اینجاست  در  هایدگر  فلسفۀ  از  پرسش  اما 

منکشف می گردد، و اگر فهم دازاین از نیستی نیز فهمی خاص است، آیا نیستی نیز همانند هستی دارای  

صور متفاوتی خواهد بود که برای هر دازاین منکشف خواهد گشت؟ آیا ورای همۀ هستی ها، نیستی 

می نمایاند، و یا به ازای هر هستی ای که در هر دازاین آشکار می گردد، نیستی ای ویژه وجود  رخ  

 دارد؟  

آشکار می   دازاین  نام  به  زیرا در هستنده ای متناهی  متناهی است،  از نظر هایدگر، هستی 

به   -گردد، اما نیستی چگونه است؟ نیستی که جایی برای آشکار گشتن ندارد. برای نیستی، نیستنده ای

د؟ وجود ندارد تا در آن آشکار گردد. پس هایدگر چگونه از نیستی سخن می گوی   -ازای هستندۀ هستی

و اگر نیستی نیز همچون هستی متناهی است، به بیانِ فلسفه اسلامی، باید دارای حدّ یقفی باشد که این 

حد، تناهی او را نمایان سازد. اما آیا برای نیستی می توان حدّی قائل شد؟ آیا اساساً در مورد نیستی می  

_____________________________________________________ 
مي بيند كه هردو به معني نوعي از  «Poesis« و»Dichtung( است. هايدگر ارتباطي ميان »Dichtungآفرينش)

اند. » آفرينش  و  از مصدر »Dichtungخلق   »dichten  در هايدگر  است.  و خلق  انشاء  نوشتن،  اختراع،  معني  به   »

خاستگاه كار هنري هردو را داراي دلالتي در هنر مي داند؛ وي بر آن است كه همة هنر ها مسبوق به هنر زباني، يعني  

 ( 173: 1383« پي و بنيان همة آنهاست. )رك: هايدگر، Dichtungشعر هستند و »



سال 
ی/ 

ب پژوه
صلنامه غر

ف
دوم

/ 
شماره 

3 
 /

بهار  
 

1404
 

           

 

20 

 

توان تناهی را تصور نمود. بار دیگر هایدگر، خود در دام متافیزیکی افتاده است که به نقد آن نشسته  

 کند.است. او از نیستی چنان سخن می گوید که از یك هستنده؛ و بدین ترتیب غرض خود را نقض می 

شاید به همین جهت است که کربن چندان توجهی به نیستی نشان نمی دهد. ایستادن در  

نیستی، در کربن تبدیل می گردد به ایستادن در هورقلیا؛ زیرا امکان ورای هستیِ جهان بودن، برای کربن،  

»ایستادن« در    حضور در ساحت لطیف تری از هستی است و نه حضور در نیستی. زیرا اساساً امکانِ 

 نیستی منتفی است. جایی که نیست، جای حضور و ایستادن نیست. 

کربن ترس آگاهی و مرگ آگاهی، در بهترین حالت فقط حکایت از آن دارند که  از نظر  اما  

دانیم و باید برای خروج از آن بکوشیم. ولی اینکه ما وضعیت معمول )روزمرۀ( خویش را مطلوب نمی 

، چیزی نیست که هایدگر به آن پاسخ مناسبی داده باشد. این خروج از  توان از آن خارج شدچگونه می 

نظر کربن یك دور باطل است. زیرا در نهایت هایدگر دوباره به درون جهانِ بستۀ خویش باز می گردد  

و اندیشۀ او توانایی خروج از این وضعیت را ندارد. طبق آنچه که هایدگر بیان می دارد، مرگ آگاهی یا 

که از وجهی استعلایی  به همراه نمی آورد، زیرا خودِ مرگ پدیده ای نیست    الی دازاین رانیستی، تع

م(، در این شرایط همه چیز عبث و تهی از معنا خواهند    1913- 1960)1برخوردار باشد؛ به بیان آلبر کامو 

 ( 333:  1386و   96شد.)کامو، بی تا:  

  - آیا آدمی باید خویش را به افق هستی و زمان هایدگر، که همان افق »هستی  می پرسدکربن  

 2مرگ«  -آنسوی  - به  -»هستی  می توان در ورای جهانِ دازاینمرگ« است محدود کند یا    -به سوی

در حقیقت کربن هستی آدمی را معطوف به حضور در عوالم    (mahmood, 1388: 13 ) تصور کرد.

« را  3حضور   »متافیزیك  بر این اساس کربن بر مبنای آراء ملاصدرا، نوعیو مراتب برتر تصور می کند.  

( در متافیزیك حضور ملاصدرا، حضور در فراسوی مرگ محقق می  5:  1388  )رحمتی،  . ارائه می دهد

 گردد. اما در نزد هایدگر با مرگ، هستی ای وجود ندارد تا بتواند فراسویی را تجربه کند. 

کند که حتی وقتی نهادهای اجتماعی ای را که به ما در مختفی ساختن مرگ هایدگر اشاره می 

و گریختن از آن مدد می رساند، توسعه دهیم، عمیق ترین فهم خود را مبنی بر فانی بودنمان نشان می  

کند تا خود را  دهیم. اگر مرگ را همچون خودی ترین امکان خود بپذیریم، آن گاه مرگ به ما کمك می 

( اما غالباً دازاین به نااصالتِ آرامش بخش  57:  1388به مثابۀ یك تمامیت فراچنگ آوریم. )جانسون،  

_____________________________________________________ 
1- Albert Camus 

2- being-towards-the-Other-Side-of-death (Br) 

3- metaphsics of presence (Br) 



س
تر

آگاه
 ،ی

گ
مر

آگاه
 ی،

ب
غر

آگاه
ی

طب
طالعه ت

)م
قی 

 ی
یها

دگر
 

ن( 
و کرب

 

طب
طالعه ت

)م
قی

 ی
یها

دگر
 

ن( 
و کرب

 

 

 

 

21 

 خود پناه می برد.  

آری، مرگی که مرگِ من است و گریزی هم از آن ممکن نیست، این جا به رویدادی تبدیل  

شود که به همه مربوط است. دازاین تنها به شرطی خویشتنِ اصیلِ خویش خواهد شد که خود به  می

دست خویش، به امکانی برای مرگ تبدیل شود. او باید به وجودی آزاد برای مرگ تبدیل شود و این  

که  آگاهی، عینِ آزادی است. این جهش، مانع از آن است که دازاین از خود بازپس بماند؛ جهشی است  

کند و امکان یك پیش افتادگیِ اگزیستانسیل، و نیز امکان رسیدن به  دازاین را با تقدیرش رویارو می 

 ( 72:  1385)شایگان، کمال تام در تنهاییِ درمان ناپذیرش را فراروی وی می نهد. 

اما دازاین روزمره در زمان حال است. زمانی که او در آن با دیگران سروکار دارد؛ همان که  

( بر  230: 1384)مصلح،  شود.زمان فرد منتشر است؛ وقتی که زمان »اکنونی« تلقی شد، قابل محاسبه می 

یابد. در  مبنای این تحلیل، آینده جایی است که دیگران حضور ندارند و دازاین اصالت خود را بازمی 

شود.  گیرد و زمان مندی دازاین آشکار می آینده مرگ به عنوان اساسی ترین امکان در روشنی قرار می

شود که در هر دازاین سرشته شده است؛ از آن جا که هر  بنابراین زمان به افق فهم هستی ای تبدیل می 

یز از تاریخ عمومی خارج می  دازاین دارای هستی مخصوص به خود است، بنابراین زمان مندی دازاین ن

 گردد و به یکی از وجوه اگزیستانسیال او بدل می گردد. 

کند، اضطراب است. اضطراب،  شوری که برانگیزانندۀ آدمی است و او را با عدم رویارو می

اساساً نوعی واپس زدگی است؛ اضطراب، بدین سان نوعی به عدم پیوستن و نیست شدن است. این  

کند. دازاینی که بدین سان در درون مرزهای عدم محاط شده، سر  جا، خودِ نیستی است که نیست می

 1برمی کشد و آن سوی هستی را می نگرد، و این سر برکشیدن همان ورای خود بودن یا »ماورائیت«

اما این ماورائیت، برخلافِ اندیشه شیعی، بودن برای مرگ و فراتر رفت از   ( 72: 1385است.)شایگان،  

هستی به گونه ای است که به عدم منتج گردد زیرا در آن سوی هستی تنها عدم است. در فلسفۀ شیعی  

  ماورائیت، مستلزم حضور پس از مرگ است. 

ودود   است.  توجه  درخور  زمینه  این  در  اصفهان  مکتب  فلاسفۀ  های  پاسخ  کربن  نظر  از 

از جمله فلاسفه ای است که دربارۀ موتِ پیش از مرگ به عنوان یگانه امکانِ ترك زندۀ این    2تبریزی

_____________________________________________________ 
1- Transcendence (Br) 

ميلادي كه تفسيري بر    1524هجري/    930ودود بن محمد تبريزي، فيلسوف اشراقي آذربايجاني، متأخر بر سال    -1

 الواح عماديه و حاشيه اي بر حكمه الاشراق نيز دارد. 



سال 
ی/ 

ب پژوه
صلنامه غر

ف
دوم

/ 
شماره 

3 
 /

بهار  
 

1404
 

           

 

22 

 

کند و می گوید: »چنان کن  جهان، سخنانی از هومر، اسکندر کبیر و سپس از فرد ناشناخته ای نقل می

:  1369)کربن،  که پس از مرگ زنده باشی تا مرده ای که تو اینك هستی با مرگ دومی مواجه نشود.«

96  ) 

شود، در واقع به عنوان یکی از امکان  آن چه در فلسفه شیعی موتِ پیش از مرگ خوانده می 

رود. در اندیشۀ هایدگر از آنجا که فراسوی  های اصیلِ انسان در هستی این جهانی اش به شمار می

رود. مرگ نقطه ای است که  مرگی وجود ندارد، بنابراین مرگ به منزلۀ پایانِ هستی دازاین به شمار می 

دازاین دیگر نیست. اما اعتقاد به آن سوی مرگ، جایگاه مرگ را نیز تغییر خواهد داد. اینجا دیگر مرگ  

پایانِ وجودِ انسان نیست بلکه پایانِ وجودِ این جهانی اوست. هستیِ دازاین از آنجا که در افق زمان 

ه درستی تنها تا زمانی هست که او  مان مندی دازاین، بهست، بنابراین اساساً زمان مند است. اما این ز

« دازاین است که اجازه نمی دهد در خارج 1»دازاین« است. یعنی وجودی که آنجا است. این »آنجائیت 

از افق زمان حضور یابد. دركِ ساحت های فرازمانی در انسان در فلسفۀ شیعی دقیقاً به این معنا است  

که انسان بتواند از این زمان مندی و آنجائیت خارج گردد. این خروج به دو طریق صورت می پذیرد:  

انسان از زمان مندی و آنجائیتِ خود است، و دوم توسط  نخست توسط مرگ؛ که در واقع خروج طبیعی  

رود. موتِ اختیاری بدین  موتِ اختیاری که در واقع از مهمترین امکان هایِ انسان در جهان به شمار می

ترتیب حکایت از اصالتِ انسان دارد. انسانِ اصیلی که به قول هایدگر در دیگران منتشر نگردیده است  

و مرگ را به تأخیر نینداخته است، اما او موت را همچون پدیده ای که دازاین دیگر نیست نمی نگرد  

نتشار خود خارج می گردد و نسبت به مرگ، که  بلکه به منزلۀ امکانی می بیند که توسط آن، انسان از ا

 یابد.  دریچۀ او به دنیای دیگر است آگاهی می

بدین قرار در اندیشۀ شیعی، موت دقیقاً اصیل ترین امکانِ »مرگ آگاهی« را پیش روی انسان 

می اینك  که  است  اویی  آگاه،  مرگ  انسانِ  دهد.  می  مند، وجودی  قرار  زمان  فراسویِ جهانِ  در  داند 

ملکوتی فارغ از ساحتِ زمانِ این جهانی خواهد داشت که میزانِ حضورِ آن را حضورِ او در این جهان  

می  می معین  او  لطافت  کند.  درجۀ  بنابراین  نیست،  تبدلّ  و  تغییر  عالم  مثالی  عالم  که  آنجا  از  که  داند 

_____________________________________________________ 
مفهوم آنجائيت در انديشه هايدگر يكي از محوري ترين مباحث اوست. آنجا بودنِ دازاين يا وجودي كه همواره بر  -2

مبناي آن جاي خود وجود دارد، انديشه اي است كه تمامي امكان هاي استعلايي دازاين را از او سلب مي كند. به زعم  

نابراين طبق اين انديشه دازاين هرگز نمي تواند وجودي خارج از  هايدگر، دازاين تا زماني كه دازاين است، آنجا است. ب 

جهانِ خويش داشته باشد؛ وجودي كه تا آنسوي مرگ پيش رود. بر عكس هايدگر، فلاسفه شيعي وجودي   -وجودِ در

يا مجرديت  اين جهاني براي انسان متصور اند كه هرگز مشخصاتِ آنجائيت دازاين را ندارد. او روح مجرد است و اين تجرد  

 دقيقاً به معناي استعلاي دازاين از محدوديت هاي آنجاي دازاين است.



س
تر

آگاه
 ،ی

گ
مر

آگاه
 ی،

ب
غر

آگاه
ی

طب
طالعه ت

)م
قی 

 ی
یها

دگر
 

ن( 
و کرب

 

طب
طالعه ت

)م
قی

 ی
یها

دگر
 

ن( 
و کرب

 

 

 

 

23 

وجودی او در آن عالم، بسته به درجۀ حضور او در این عالم یا به بیان فلسفه شیعی، بسته به »اعمال« و  

 »درجۀ معرفت«ی است که در این عالم دارد.  

از این منظر، اگر انسان در فراسوی مرگ، عالمی دیگر را بتواند تجربه کند، خواهد توانست  

وجودی فراسوی زمان را نیز تجربه کند. از آن جا که این وجودِ فراسوی مرگ، وجودی منقطع از وجودِ  

این جهان   انسان در  اتصالی میان وجودِ  بنابراین  ادامۀ آن است،  انسان نیست و  و وجود این جهانی 

ملکوتی او می باید وجود داشته باشد. این اتصال به انسانِ درون جهان این امکان را می دهد که با  

تقرب یافتن به سوی عالم مثال از درونِ جهان، در نهایتِ تقربِ خود، موت ارادی را تجربه کند و به 

 اصطلاح عرفای شیعه به روح مجرد تبدیل شود.  

بنابراین مشخص می گردد که مفهومِ هایدگریِ در جهان بودن و زمانیت، تمامی امکان های  

کند. برای هایدگر، با مرگ  اصیلِ انسان را برای برخورداری از وجودی در آن سوی هستی، سلب می

می  محو  دازاین  هستی  وجه  دازاین،  توان  می  چگونه  که  دهد  نمی  را  توضیح  این  او  ولی  شود، 

شناختی و هستومندی دازاین را از هم تفکیك کرد در حالی که با مرگ، دازاین دیگر نیست. آیا  هستی

شود هستی تا سرحدّ هستنده  هایدگر برداشتی که از هستی، به منزلۀ امری میرا و فناپذیر دارد، باعث نمی 

؟ اگر چنین است شودتنزل یابد؟ آیا هستیِ دازاین دقیقاً همانند وجه هستومندی او با مرگ برچیده می 

 و همچون ماده از بین رفتنی است، چه تفاوتی با هستنده دارد؟ 

یابد و بدین ترتیب  هایی اند که کربن برای آن ها پاسخی در اندیشه هایدگر نمی اینها پرسش

در جستجوی آن پاسخ ها در فلسفۀ شیعی بر می آید. آن چه توجه کربن را در این حوزۀ فلسفی به  

کند، اهمیت مفهوم »معاد« در اندیشه ملاصدرا است. صدرا هم همانند هایدگر توجه  خود در جلب می 

ویژه ای به وجودِ انسان و الویت دادن آن بر ماهیت انسانی دارد، اما همچون هایدگر وجود انسان را با 

داند. از نظر صدرالدین شیرازی انسانِ معاد اندیش همواره نظر به آن سوی هستی دارد  مرگ منقطع نمی 

 و همواره خویش را نسبت به عوالم بالاتر تقربِ وجودی می بخشد.  

رود، بدین ترتیب مرگ از این جهت که مرزی میان این جهان و جهان برزخی به شمار می 

تنها یك گذرگاه است و نه یك پایان. گذرگاه، همواره مستلزم چشم انداز دیگری نیز خواهد بود که 

آنسوی گذرگاه را می نمایاند. مرگ دری به سوی حیاتی دیگر است که کیفیتِ آنسویِ آن، بستگی به  

ه درب گشوده شود،  حیاتِ این جهانیِ انسان دارد. این در حالی است که در اندیشۀ هایدگر، هنگامی ک

 با یك دیوار مواجه می شویم؛ یك انسداد کامل. 



سال 
ی/ 

ب پژوه
صلنامه غر

ف
دوم

/ 
شماره 

3 
 /

بهار  
 

1404
 

           

 

24 

 

برانگیخت، معنایی   اندیشه کربن، که آن همه کنجکاوی  از هایدگر به سهروردی در  گذار 

ندارد مگر در صورت در نظر گرفتن گسستی معرفت شناختی که در آن دازاین هایدگری باری از حد 

. . این گذار فقط مسیری طبیعی نیست.   خود درگذرد تا به ساحت اخروی ورای مرگ بودن برسد. 

از زمان آفاقی به زمان درونی انفسی، یعنی نوعی گسست است؛ آن چنان گسستی است  برگشتی است  

  19:   1385که کربن دیگر هرگز در سطح تأویلی خاصی که دازاین مبشر آن بود باقی نماند.)شایگان،  

او به مرگ به عنوان   از آن جا که برای کربن، معنای زندگی و مقصدِ راه زندگی در مرگ نیست، ( 24و 

نگرد.  معطوف داشت، نمی   -به مثابه نقطۀ پایان هستی دازاین  -ری که می باید تمام توجه خود را به آن ام

رود که اگر چه مرحله ای بسیار اساسی و  از نظر او مرگ تنها مرحله ای از هستیِ انسان به شمار می 

رود، اما هستیِ انسان با مرگ دچار نابودی نمی گردد. قرار دادن مرگ به عنوان معنای  مهم به شمار می 

زندگی با نگاهی که هایدگر به مرگ دارد، از نظر کربن یعنی معنای زندگی و معنای هستی را بر نیستی 

گر  قرار دادن و این هیچ دست آوردی برای انسان نخواهد داشت. بنابراین مرگ آگاهی چنان که هاید

« به  1آگاهیانسان همواره باید در »غرب   به آن می اندیشد، مهمترین آگاهیِ زندگی انسان نیست، بلکه

برای کربن که به هستیِ برد. بدیهی است  بنیادین در   -آنسوی  -سر  باور دارد، هر نوع آگاهیِ  مرگ 

زندگی، نه به مرگ به عنوان پایان زندگی، بلکه به چیزی فراتر از مرگ و به آن سوی هستی خواهد  

یابد که به منزلۀ پایانِ امکاناتی است که کیفیتِ هستیِ  بود. مرگ در فلسفۀ شیعی از این جهت اهمیت می 

آنسوی مرگ را می سازد؛ مرگ یعنی نقطه ای که انسان دیگر تمام فرصت هایش را برای اصیل بودن،  

آگاهی برای گوش دادن به ندای الهی، و برای تقرب، از دست می دهد. اما انسانِ اصیل که به غرب 

رسیده است، مرگ را به سویِ خویش می کشاند و نه این که مرگ به سراغ او بیاید. او با مرگِ اختیاری،  

که در ارتباط با مفهوم ترك در اندیشۀ شیعی است، گشودگیِ خود را در برابر ندای الهی نشان می دهد  

شرق می زید. رو به سویِ    و بدین ترتیب به وارستگی می رسد. انسانِ اصیل و وارسته، رو به سویِ 

، به یك معنا یعنی رو به سوی ملکوت زیستن؛ یعنی پشت کردن به دیدگاهی که مرگ را  شرق زیستن

 داند؛ یعنی پشت کردن به غرب. پایان می

کند، نشان می  کربن در جایی که معنای جهت یابی و آگاهی انسان به شرق را توصیف می

دهد که بر خلاف هایدگر معنا و مقصد زندگی را در مرگ نمی بیند. او معتقد است اندیشمندان ایرانی  

به ما نشان داده اند که معنای زندگی در چیزی متعالی تر از مرگ است که تمام همّ فیلسوفان ایرانی 

 روشنی بخشیدن به آن بوده است: 

_____________________________________________________ 
1- stranger – consciousness (Br) 



س
تر

آگاه
 ،ی

گ
مر

آگاه
 ی،

ب
غر

آگاه
ی

طب
طالعه ت

)م
قی 

 ی
یها

دگر
 

ن( 
و کرب

 

طب
طالعه ت

)م
قی

 ی
یها

دگر
 

ن( 
و کرب

 

 

 

 

25 

معنا و جهت زندگی ما دستیابی به این مشرق فلسفی است که میانجی آن فرشته 

 ( 132: 1369)کربن،  است. 1و روح القدس 

 

 شود گفته بود:او در محفلی دربارۀ فلاسفه غربی که اندیشه شان به مرگ منتهی می 

مرگ   به  آلمانی[  و  فرانسوی  های  اگزیستانسیالیست  ]یعنی  ها  این  برای  وجود 

اسلامی،    -شود، در حالی که در فلسفۀ ملاصدرا و در فلسفۀ ایرانیرهنمون می 

/  1385)نصر،  راه به تعالی می گشاید و همواره رو به سوی مراتب بالاتر دارد.

 ( 154الف: 

نشان دادن این راه از نظر کربن وظیفۀ کسانی است که صدرالدین شیرازی آنان را فیلسوفان 

 آن جهانی می نامد. او با طعنه به هایدگر، این فیلسوفان را اینگونه نشان می دهد: 

فیلسوفانی که برخلاف فیلسوفان این جهانی که فراتر از این جهان را نمی بینند،  

امور را »در میان زمین و آسمان« می بینند . . . به همین دلیل است که یکی از  

می  بسیار  فیلسوف  که  شیعی  مردمی  های  از سنت  یکی  و  بیاموزد  آن  از  تواند 

اخیراً آن را به من توضیح داد، سخت نظر مرا جلب کرده   2همکاران جوان ایرانی 

است. بنابر این سنّت مردمی، »بایستی که خون سیدالشهدا )ع( میان زمین و آسمان 

این   به معنای پایان جهان خواهد بود«. شاید  بر زمین  بماند زیرا که ریختن آن 

که میان   تصور، همچون رؤیای عقل سرخ، از سرخی شفق الهام گرفته شده است

روز و شب و زمین و آسمان آویخته است. معنای ژرف این سنت مردمی به نظر  

من آن است که تأکید بر درك امور قدسی بایستی »در میان زمین و آسمان« انجام  

شده و جای داشته باشد تا بتواند از وسوسه های تجسد گرایانه معطوف به قدرت  

    (138:  1369)کربن، در امان باشد. 

آگاهی که اصطلاحی اشراقی از دایره المعارف واژگانِ مثالی سهروردی است، از نظر  غرب 

کربن، بدین معناست که انسان همواره در طول زندگی خود، باید نسبت به غربتِ غربیِ خویش آگاهی  

_____________________________________________________ 
1- Archange Gabriel (Fr) 

 استاد كريم مجتهدي، استاد گروه فلسفه دانشكدة ادبيات دانشگاه تهران  -1



سال 
ی/ 

ب پژوه
صلنامه غر

ف
دوم

/ 
شماره 

3 
 /

بهار  
 

1404
 

           

 

26 

 

داشته باشد. مقصدِ راه انسان در زندگی نیست، بلکه همان جایی است که انسان از آن به این جهان آمده  

است و روزی به آن باز می گردد. آن جا همان »اصلِ خویش« است که انسان در نهایت به آن باز خواهد  

نظر دارد و »روزگارِ گشت. او از اصلِ خودش دور مانده است و در غربتی غربی، به سوی شرقِ نورانی  

وصل« خویش را می جوید. او در این دنیا غریبه ای بیش نیست و خانه به دوش در پی منزل و مأوایِ  

خویش می گردد. بدین قرار، انسانِ اصیل نه کسی که هستیِ خویش را بر نیستی می افکند، بلکه کسی  

داند که جایگاهِ اصیلِ او در شرق  ی است که نسبت به غربت غربیِ خود در این جهان آگاهی دارد. او م

است و تنها روزگاری کوتاه را در غرب مسافر خواهد بود. فهمِ این مسافر بودن، کانونی ترین مسئلۀ  

فلسفۀ شیعی است؛ شاید به همین جهت است که بزرگترین فلاسفۀ شیعی، همچون ملاصدرا، مراحل  

در راه بوده گی توضیح می دهد. در اینجا معرفت شناختیِ نظام فلسفی خود را بر اساس این سفر و  

شود که باید مسیر وجود)سبیل( را بپیماید تا به خانۀ دوست فیلسوف به یك مسافر)سالك( تبدیل می

رسد. بنابراین اصالت یعنی همواره در زندگی، آگاهیِ نسبت به اصلِ خویش)شرق( داشتن. آگاهی به  

 ی بی پایانِ راه خویش است.  غربت، نالۀ هجرانِ سالکی است که در جستجو

کاملاً مشخص است که در غرب بودن، در نظر سهروردی نه واژه ای مکانمند و چنان که  

نشان دهندۀ مظروفیتِ انسان در »آن جا« باشد، بلکه به معنی حضوری است که انسان در غرب یا شرق  

  دارد. جایگاه واقعی انسان بر مبنایِ حضورِ او و نه موجودیتِ مادیِ او در یك مکان مشخص می گردد. 

معنایی که ملاصدرا از اصالتِ وجود دارد نیز همین است. انسان در حکمت صدرا نه بر مبنایِ ماهیتِ  

وجودِ مبنای  بر  بلکه  شد،  می  گرفته  نظر  در  ناپذیر  تغییر  و  ثابت  مشائیان  از سوی  که  نه    -خود  و 

 کند.  خویش است که جایگاهِ خویش را متمایز می  -موجودیت

به همین جهت است که انقلاب عظیم ملاصدرا در فلسفۀ شیعی، بسیار مورد توجه کربن  

رود. ملا صدرا »با بر هم زدن  است و یکی از حوزه های جدی در پژوهش های کربن به شمار می 

ترتیب تقدم ]ماهیت بر وجود[ در فلسفۀ اصالت ماهیت، انقلابی در فلسفه وجود ایجاد کرد. نخستین 

مکتب بر آن بود که ماهیت اشیاء، اموری غیر قابل تغییر و دارای تقدم هستند و اضافه و عدم اضافۀ 

کند. بر عکس، ملاصدرا بر تقدم وجود قائل است؛ عمل و  وجود، تغییری در ذات ماهیات ایجاد نمی

شیوۀ وجودی، تعیین کنندۀ ماهیت است. در واقع وجود داشتن دارای مراتب شدت و ضعف است. از  

گاه مکتب اصالت ماهیت، مقام انسان، یا به عنوان مثال مقام جسم یکی بیش نیست؛ اما در مکتب  دید

اصالت وجودیِ ملاصدرا، انسان بودن دارای مراتبی است که با اجنۀ انسان نما آغاز و به مقام عالی  

شود نیز دارای مراتب متعددی است که با جسم  شود. آن چه که جسم نامیده می انسان کامل ختم می 



س
تر

آگاه
 ،ی

گ
مر

آگاه
 ی،

ب
غر

آگاه
ی

طب
طالعه ت

)م
قی 

 ی
یها

دگر
 

ن( 
و کرب

 

طب
طالعه ت

)م
قی

 ی
یها

دگر
 

ن( 
و کرب

 

 

 

 

27 

شود. در هر موردی  ختم می  2و حتی جسم الهی   1زوال یابندۀ این جهانی آغاز و به حالت جسم لطیف 

 ( 37:  1369شود.« )کربن،  این شوق به شدت و ضعف مراتب وجود مربوط می 

کربن ملاصدرا را فیلسوف استحاله ها و رستاخیزها می خواند که از مشخصات مهم فلسفۀ  

او، اندیشۀ اشتداد وجود است که متضمن اشتداد در صور وجود یعنی ماهیات است. به زعم کربن با  

هستیم.  ملاصدرا  در  وجود«  »پدیدارشناسی  آغاز  شاهد  که  است  اندیشه  (  37:  1369)کربن،  3همین 

ملاصدرا به حق ادامه دهندۀ راه سهروردی بود که آتشِ عقلِ حکمت الهی ایران باستان را دوباره روشن  

کرده بود. این آتش دوباره شهرهای غبار گرفته جابلقا و جابلسا را روشن کرده بود تا انسان را با چشم  

از غرب به سوی شرق، به صورت اسفار    انداز گستردۀ امکاناتِ خویش آشنا کند. در ملاصدرا سفر

 اربعه در قاب قوسین پدیدار می گردد و مباحث تمیثیلی سهروردی هیئتی عقلانی می یابند. 

در فلسفه شیعی پی برده بود.  »مشرق« و »مغرب«  کربن هم به خوبی به اهمیت اصطلاحات  

شان و هم در معنای    ز قضا این اوصاف هم در معنای جغرافیاییدارد و ا  4رمزی   یتفسیر  اصطلاحاتی که

و در   کنند. او زائری از غرب بود که به زیارت شرق آمده بودشان در مورد خود کربن، صدق می رمزی 

آگاهی همان آگاهی به  آگاهی« رسیده بود. شاید رمزی در این نهفته باشد که غرب این دیار به »غرب 

غربتِ غربی و دوری از قربتِ شرقی است، و شرقی بودن، همان آگاهی به امکانِ استشراق و دور شدن  

 از غربت غربی است.  

آگاهی« مضمونی است که بر طبق آن هرکس در صورت توجه و تفطن به وضعیت  »غرب 

برد، خواه در شرق سر می وجودی خویش و درك امکانات و قابلیت آن، در هر جای عالم که از قضا به

جغرافیایی و خواه در غرب جغرافیایی، باید از »غرب« رمزی عزیمت کند و راه زیارت »شرق« رمزی  

اش، یعنی مضامینی توان گفت هانری کربن تمامی اجزاء و عوامل فلسفه را در پیش بگیرد. در حقیقت می 

چون تأویل، پدیدارشناسی، تاریخ قدسی، مکاشفۀ معبد )هیکل(، استشراق )به معنای طلب نور یا مشرقِ  

.. را برای  ، تخیل خلاقّ، عالم مثال )خیال(، فرشته شناسی، عقل فعال و.سیباطن(، دین نبوی، امام شنا

_____________________________________________________ 
1- Corps imaginal (Fr) 

2- Corps divin(Fr) 
نيكلا   -1 و  چهاردهم(  در سدة  ايتاليايي  فرانسيسكن  فرقه  به  دُريپا)وابسته  ژان  به  غربي  فلاسفة  ميان  در  كربن 

اُرسم)فيلسوف اهل نورماندي و استاد حوزة ناوار كه اسقف لي زيُو بود( اشاره مي كند كه در اين زمينه به آراي 

ر آملي، شهود فضايي و مشاهدة پديدارهاي كيفي و ملاصدرا بسيار نزديك بودند. همچنين نيكلا ارسم همچون حيد

نه كمّي را از مجراي اشكال هندسي امكان پذير مي سازد كه ماهيتاً با تصوير داراي بعد هندسي تناسبي ندارد. به 

 (    39: 1369نظر كربن اُرسم از اين منظر به فلسفة خيالِ خلاق پيوسته است.) كربن، 

4- symbolic (Br) 



سال 
ی/ 

ب پژوه
صلنامه غر

ف
دوم

/ 
شماره 

3 
 /

بهار  
 

1404
 

           

 

28 

 

تبیین وضع و حال آدمی در این عالم و یاری کردن او در دستیابی به درك صحیحی از این وضعیت،  

:  1388)رحمتی،    دهد.آگاه« شدن و در نهایت خارج گشتن از این غربت، سامان می-یعنی همان »غرب 

6 ) 

 گیری نتیجه

کربن معتقد است انسان، با آگاهی نسبت به غربت غربیِ خود، جهتِ حقیقی در جهان بودن خویش را  

های غربی هردو دارای معادلی  شناختی غرب و جهت که در زبانهمانی ریشهیابد. این خود در این بازمی

( است نیز قابل رویت است. انسانی که غرب آگاه نیست، همواره در روزمرگی خویش  orientواحد )

به سر می برد؛ او »در اعتقاد به اصالت تاریخی غرق شده است و همراه خود، یك تمدن سنتی را نیز 

( این غفلت از آگاهی نسبت به غرب، عینِ گم گشتگی 175  :1385غرق نموده است«.)نقل از بالانفا،  

دارد. با این غفلت  در جهان و گم کردن راهی است که رو به سویِ شرق در آنسوی ملکوت )کوه قاف(  

کند. به معنای  که معادل »غرب زدگی« است، آدمی امکان های تركِ این عالم را به مرگ محدود می 

شود که ملکوت را به مثابۀ امکانِ نهاییِ خود از کف داده است، و  دیگر او به انسانی روزمره تبدیل می 

به هنگامِ مرگ، ناگهان با رخدادی غیر منتظره غافلگیر خواهد شد. در اینجا مرگ به سراغ او می آید نه  

 او به سراغ مرگ. این نوع خروج از عالم، خروجی اصیل نیست. 

این در حالی است که در فلسفه شیعی، ترك این عالم، بدان معنا نیست که چون مردگان  

شود که »رحلت کرده اند« زیرا بسیاری از کسانی که اینگونه رحلت  »بمیریم«؛ در مورد مردگان گفته می 

می کنند، در حقیقت هرگز این عالم را ترك نکرده اند. رحلت آن ها نیز مجازی است، زیرا از این طریق  

کند. برای ترك آن به معنای حقیقی کلمه، آدمی  کسی به معنای حقیقی کلمه، دخمۀ کیهانی را ترك نمی 

بازگشته   به »حقیقت«  یعنی نفس که از »مجاز«  به تعبیر دیگر، مجدداً غریبه شود؛  یا  باید غریبه شود 

واقعیت به معنای حقیقیِ است، در چشمۀ زندگانی، تولدی دیگر پیدا کند. همین سیر به سوی حقیقت،  

کلمه، دلالت بر هجرت از این عالم به معنای حقیقی کلمه دارد. این همان حالتی است که در شخصیت  

   ( 124: 1387)کربن،  ابسال، قهرمان عرفانی تمثیل سوم ]ابن سینا[ مجسم شده است.

(  Exegesis( از عالم، و تأویل )Exodusبه همین جهت است که کربن میان این »خروج« )

شود که انسان از  تأویل اصیل هنگامی محقق می  (126: 1387)رك: کربن،  کند.  معنوی پیوند برقرار می 

هنگامی که کربن معنای  این جهان خارج شود و اگزیستانس یا برون ایستاییِ او در آنسوی جهان باشد.

زندگی را بر مبنای فلسفۀ شیعی در آن سوی هستی این جهانی اش، یعنی در ملکوت و عالم خیال قرار  



س
تر

آگاه
 ،ی

گ
مر

آگاه
 ی،

ب
غر

آگاه
ی

طب
طالعه ت

)م
قی 

 ی
یها

دگر
 

ن( 
و کرب

 

طب
طالعه ت

)م
قی

 ی
یها

دگر
 

ن( 
و کرب

 

 

 

 

29 

می دهد، در واقع این جهان را قائم به جهانی دیگر نموده است؛ به بیان دیگر، این جهان نسبت به جهان  

کند. با این حال باید دانست که عالم مثال نیز نسبت به عالم لاهوتی نسبت  دیگر، نسبت عرضَیت پیدا می 

عرضیت دارد و واسطه ای میان این دو است. بدین ترتیب هریك از عوالم وجودِ پایینی، قائم به عالم  

بالایی است؛ اگر خوب دقت شود، این بدین معنی است که هرچه مادی تر است، قائم به ساحتی است  

است. این امر به نوبۀ خود حاوی دو نکته خواهد بود. نخست این که این قائم بودنِ ساحت  که مجردتر  

و کالبد انسان به روح او قائم است،    مادی به ساحت مجرد، در سطح درونی، در انسان نیز وجود دارد

به همین دلیل کالبد مادی انسان فانی و روح او باقی است. از سوی دیگر در سطح بیرونی، اتکای انسان  

ها می باید به انسان مجرد باشد که در ادبیات شیعی تحت عنوان »انسان کامل« مطرح است و انسانِ  

شود، در اندیشۀ  است قائم است. چنان که مشاهده می   کامل نیز به مجردترین ساحت، که ساحت الهی

شیعی، درجۀ تجرد یا لطافت وجودی در ساحت های مختلف است که نقطۀ اتکای عوالم دیگر وجود 

است. اگر این اتکای عوالم به تجریدات، صورت تشکیکی ادامه یابد، به جایی جز ساحت اقدس ربوبی  

فلسفۀ   بنابر  بنابراین  انجامید.  استوارند،  نخواهد  آن  بر  وجود  عوالم  تمامی  که  موجودی  آن  شیعی، 

 پروردگار است؛ این همان معنای وجود در فلسفۀ شیعی است.  

اگر حرکتِ از پایین به بالا به سوی ساحت های تجریدی را حرکت سلوکی بدانیم، نزولِ  

این تجرد از ساحت لاهوتی به ملکوتی و از آن جا به ساحت ناسوتی را می توان فیضانِ تجلّی الهی  

نامید. این فیضان، که عین وجود است، همواره در حال نزول است و به همین دلیل مفهوم وجود در  

سفۀ شیعی هرگز مفهومی ایستا و درون ماندگار نیست. وجود همواره از ناحیه ذات اقدس اله در حال  فل

فیضان است؛ این وجود همان نوری است که کتاب آسمانی مسلمانان بدان اشاره دارد، نوری که راهِ  

افقِ نورانیِ  سلوكِ سالك راه در روشنی قرار می دهد. راهِ سالك همان راه وجود است؛ وجود هرچه به  

کند. این پدیدار شدنِ  شود، مسیر روشن تر می گردد و بیشتر خود را بر ما پدیدار می خود نزدیکتر می

راهِ وجود، دقیقاً معادل پدیدار شدنِ چیزها چنانکه هستند نیز هست. بنابراین فیلسوفِ سالك با طی  

انجام می را  دهد. کربن بدین  مسیری که در درونِ او می گذرد، نوعی تأویل و پدیدارشناسی باطنی 

دهد و سلوك حقیقی فلسفی و  ی قرار میآگاهغرب  را در نسبتی با   یآگاهمرگ   ی وآگاهترسترتیب  

 داند. آگاهانه در جهان بودن می معنوی را در گرو غرب 

  



سال 
ی/ 

ب پژوه
صلنامه غر

ف
دوم

/ 
شماره 

3 
 /

بهار  
 

1404
 

           

 

30 

 

 منابع

 نشر مرکز، چاپ چهارم.  :تهران .هایدگر و تاریخ هستی. (1386) .احمدی، بابك ➢

 نشر مهرنیوشا.  :تهران .ترجمه مجید کمالی .راه هایدگر. (1388) .جانسون، پاتریشیا آلتنبرند ➢

-4 (،2) 4. اطلاعات حکمت و معرفت .از ترس آگاهی تا غربت غربی .(1388) .رحمتی، انشاء الله ➢

6. 

  .ترجمه باقر پرهام .هانری کربن؛ آفاق تفکر معنوی در اسلام ایرانی .(1385) .شایگان، داریوش ➢

 تهران: انتشارات فرزان.

 کانون معرفت.  :تهران .ترجمه جلال آل احمد و اصغر خبره زاده .بیگانه .)بی تا( .کامو، آلبر ➢

  .مرگ و مابعدالطبیعه )نیستی و معنای هستی در فلسفۀ هستی هایدگر( .(1384) .کراوس، پیتر ➢

 .فصلنامۀ ارغنون .ترجمه محمد سعید حنایی کاشانی

  :تهران .مقدمه، ترجمه و توضیح انشاء الله رحمتی .ابن سینا و تمثیل عرفانی .(1387) .کربن، هانری ➢

 نشر جامی. 

انتشارات   :تهران .ترجمه سید جواد طباطبایی .فلسفه ایرانی و فلسفه تطبیقی .(1369) .کربن، هانری ➢

 توس. 

نشر   :تهران .پرسش از حقیقت انسان؛ در اندیشه ابن عربی و هایدگر .(1384) .مصلح، علی اصغر ➢

 ط. 

در جست و جوی امر قدسی)گفت و گوی رامین جهانبگلو با سید . / الف(1385) .نصر، سید حسین ➢

 نشر نی. :تهران .ترجمه سید مصطفی شهرآیینی .حسین نصر(

 نشر ققنوس.  :تهران .ترجمه سیاوش جمادی .متافیزیك چیست؟. (1383) .هایدگر، مارتین ➢

 نشر ققنوس. :تهران .ترجمه سیاوش جمادی. هستی و زمان ./ الف(1387) .هایدگر، مارتین ➢

 .فصلنامۀ ارغنون .ترجمه محمد سعید حنایی کاشانی  .مرگ و اصالت .(1384) .یانگ، جولیان ➢

 

➢ Levin, D.M. (1989). The listening self (Personal growth, social 

change and the closure of methaohysics), London and New York, 

Routledge. 

➢ Mahmood, S. (access date: 1388/4/22.). From Heidegger to 

Sohrewardi: An Introduction to the thought of Henry Corbin, p 13 

in: www.Amiscorbin.com. 

➢ Mulhall, S. (1996). Heidegger and Being and Time (Routledge 

philosophy guidebook), London and New York, Routledge.  


