
دراسة فی قصيدة "يأتی العاشقون إليك يا بغداد" لمحمد الفيتوری 
وفقا للقراءة الاكتشافية والارتجاعية

علی حزابی زاده٭
عبدالوحيد نويدی (الكاتب المسؤول)٭٭
عباس يداللهی فارسانی٭٭٭

الملخص
تسعی هذه الدراسة إلی تحليل قصيدة "يأتی العاشقون إليك يا بغداد" للشاعر محمد الفيتوری 

فی ضوء نظرية مايکل ريفاتير الســيميائية، التی تعتمد علی قراءتين أساسيتين فی تلقی 

النصوص الأدبية: القراءة الاكتشافية، والقراءة الارتجاعية. وقد تم توظيف المنهج الوصفی-

التحليلی للكشف عن البنية العميقة للنص الشعری من خلال أدوات ريفاتير المفاهيمية، مثل: 

الانزياحات، والتعابير التراكمية، والمنظومات الوصفية، والهيبوغرام، والماتريس. أظهرت 

النتائج أن نظرية ريفاتير تُعد منهجاً فعالاً فی تحليل الشعر العربی الحديث، خاصة النصوص 

الرمزية ذات البعد السياسی والحضاری، وأن شعر الفيتوری يمثل نموذجاً متكاملاً لتطبيق هذا 

النهج، لما يتضمنه من كثافة دلالية ورمزية وتعبير عن قضايا الأمة، كما أن القصيدة تقوم علی 

نظام دلالی معقّد تتفاعل فيه العلامات الشعرية لبناء معانٍ تتجاوز السطح اللغوی إلی عمق 

رمزی وثقافی، وظهرت مفردة بغداد كمحور رمزی مركزی يجمع بين المجد التاريخی والخذلان 

المعاصر، وتوزعت مفردات القصيدة بين منظومات دلالية ثلاث: الهوية والانتماء، والمقاومة 

والتحرر، والقمع والخرس الجماعی. كما لعبت الانزياحات دورا أساسيا فی زعزعة البنية 

النمطية للنص ودفع القارئ نحو قراءة تأويلية معمّقة.

الكلمات الدليلية: السيميائية، ريفاتير، محمد الفيتوری، قصيدة "يأتی العاشقون إليك يا بغداد"، 

القراءة الاکتشافية، القراءة الارتجاعية.

٭. طالب دکتوراه فی اللغة العربية وآدابها بجامعة شهيد تشمران أهواز، أهواز، إيران

٭٭. أستاد مساعد فی قسم اللغة العربية وآدابها بجامعة شهيد تشمران أهواز، أهواز، إيران
a.v.navidi@scu.ac.ir

٭٭٭. أستاد مشارك فی قسم اللغة العربية وآدابها بجامعة شهيد تشمران أهواز، أهواز، إيران

إضاءات نقدية (مقالة محکمة)
السنة الرابعة عشرة ـ العدد السادس والخمسون ـ شتاء ١٤٠٣ش/ كانون الأول ٢٠٢٤م

https://doi.org/10.82401/roc.2024.1213692

صص ١٥٢ ـ ١٤٩

تاريخ القبول: ١٤٤٧/٠٤/١٩ق تاريخ الاستلام: ١٤٤٧/٠٢/٠٦ق 



١٥٠ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٦، شتاء ١٤٠٣ش

المقدمة

تُعدّ الســيميائية فی بداياتها علما حديثــا ركّز فی المقام الأول علی تحليل الرواية 

لِ الشــعر اهتماما يذكر، إلا أنّ هــذا الواقع تغير مع تطور  والســرد القصصی، ولم توَّ

الدراســات النقدية فی القرن العشرين، حيث برز عدد من الباحثين الذين أولوا عناية 

خاصة بالشعر، وسعوا إلی تطبيق المنهج السيميائی فی تحليل النصوص الشعرية، بهدف 

الكشــف عن بنياتها العلامية ورموزها العميقة. وقد أصبح علم الســيمياء يعرَّف بأنه 

العلم الذی يهتم بدراســة أنظمة العلامات: كاللغة، والرموز، والإشــارات. (المرتجی، 

١٩٧٨م: ٣) ومن أبرز أعلام الســيميائية الحديثة مايکل ريفاتير، اللســانی الفرنسی 

م نظريةً مبتكرةً لتحليل الشعر؛ يتمحور هدفه الرئيس  ذات الأصول الأمريكية، حيث قدَّ

نُ القارئ من الفهم الأعمق لبناية  حول تصميم نموذج منهجی ودقيق للقراءة الأدبية، يمكِّ

النصّ ودلالته. فی هذا النموذج، يلعب القارئ دوراً محورياً ويشــارك مشاركة مباشرة 

فی كشــف المعانی المضمرة. وفقا لريفاتير، يحوی كلُّ نص أدبی طبقتين: طبقة ســطحية 

تضمُّ المعنی المباشــرَ اللغوی، وطبقة عميقة تحملُ العبءَ الدلالی والعلاماتی للنصّ. ولا 

تتحقق القراءة الفعالة للنصّ الأدبی إلا إذا تمكن القارئ من تجاوز الســطح الظاهری 

لتحليل العناصر الســيميائية مثل الانزياحات، والمنظومات الوصفية، والهيبوغرامات، 

والماتريس، للوصول إلی المعنی الجوهری للشعر.

بنــاءً علی ذلك، أحدثت نظرية ريفاتير تحولاً جذرياً فی النقد الأدبی الحديث، من 

خلال تأكيدها علی التفاعل الحيوی بين النص والقارئ، وانتقادها للمناهج الشــكلية 

الصرفة، فقد اعتبرت أن تجربة القراءة عملية فاعلة يشارك فيها القارئ بكشف الطبقات 

الخفية للنص عبر آليات تفســيرية تعتمد علی تحليل الشبكات الدلالية؛ وقد لقی هذا 

المنهج صدیً واسعاً فی تحليل الشــعر الحديث، الذی يتميز بغناه بالرموز والتضادات 

ذات المســتويات المتعددة من المعنی. وبما أن شــعر محمد الفيتوری يتسم بروح ثورية 

والتزام عميق بالقضايا الإنسانية والعربية، إلی جانب استخدامه الرمزية ببراعة لتجسيد 

معاناة الشعوب الأفريقية والعربية تحت وطأة الاستعمار والظلم، فقد وجدنا من الملائم 

اعتماد نظرية ريفاتير منهجاً لدراســة نتناول فيها شــعره من منظور سيميائی، وهو ما 



دراسة فی قصيدة "يأتی العاشقون إليك يا بغداد" لمحمد الفيتوری وفقا للقراءة الاكتشافية والارتجاعية / ١٥١

يســمح بفهم الكيفية التی تتداخل فيها العلامات والبُنی اللغوية والصور الشــعرية فی 

نســيج متماسك يخدم وحدة مفهومية متكاملة، ففی قصائد الفيتوری، ولاسيما قصيدته 

"يأتی العاشقون إليكِ يا بغداد"، تتجلی بنية دلالية تعبرّ عن مفاهيم مثل الوطن، والظلم، 

والصحوة، والغضب الاجتماعی، من خلال رموز بارزة كـبغداد، مما يتيح هذا التداخل 

الدلالی بين شــعر الفيتوری ورؤية ريفاتير النقدية فرصةً لاختبار مدی فاعلية النظرية 

فی الكشف عن الرموز العميقة فی الشعر العربی الحديث. 

أسئلة البحث

بناءً عليه، تســعی هذه الدراسة إلی قراءة ســيميائية لرموز الطبقة الخفية فی شعر 

الفيتوری، وهی طبقة لا يمكن للقارئ إدراك معانيها الثانوية دون تحليل دقيق قائم علی 

تتبع العلامات وعلاقاتها داخل النص؛ تبرز أهمية هذا البحث، نظراً لما يتمتع به شــعر 

الفيتوری من خصوصية جمالية وفكرية، والندرة النســبية للدراسات التی تطبّق نظرية 

ريفاتير عليه؛ ومن هنا، ينطلق هذا المقال للإجابة عن السؤالين الرئيسيين التاليين:

إلی أی حد تتوافق نظرية ريفاتير مع البنية السيميائية لشعر الفيتوری؟

كيف تكشف القراءة السيميائية آفاقا دلالية جديدة فی شعره؟

خلفية البحث

بعــد الرجوع إلی المجلات الأكاديمية والمواقع المتخصصة، لم نعثر - حســب علمنا 

- علی دراســةٍ مستقلةٍ تبحثُ قصيدة يأتی العاشقون إليك يابغداد لمحمد الفيتوری من 

منظور سيميائية ريفاتير، وهو ما يضفی علی هذا البحثَ قيمةً علميةً من حيث الأصالة 

والجدّة. مع ذلك، فقد وُجِدَتْ دراساتٌ عديدةٌ طبَّقتْ هذه النظريةَ علی نصوصٍ شعريةٍ 

أخری، مما يؤكد حضورَ هذا المنهجِ فی النقد الحديث؛ وأبرزُ هذه الدراسات کمايلی:

دراســة نرجس گربانچی وآخرين بعنوان «سيميائية المعجم الشعری لقصيدة النبی 

المجهول لأبی القاســم الشــابی فی ضوء نظريات سويسر و ريفاتير» (مجلة بحوث فی 

اللغــة العربية، العدد ١٧، ٢٠١٧)، حيث قارن الباحثون بين آراء سوســور وريفاتير، 

مع تركيزٍ علی مفهومی التراكمات والمنظومات الوصفية فی شــعر الشــابی، معتبرةً أنَّ 



١٥٢ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٦، شتاء ١٤٠٣ش

الاستخدامَ الواعی للإيقاع والعلامات يخلقُ بنيةً دلاليةً متناغمةً.

دراســة محمدجعفر أصغری وآخرين بعنوان «دراسة ســيميائية فی قصيدتی التنية 

الحمقــاء لإيليا أبی ماضــی و قصيدة 'صنوبرين' لمحمدجواد محبــت علی ضوء نظرية 

ريفاتر» (مجلة الجمعية الإيرانية للغة العربية وآدابها، العدد ٥٢، ٢٠١٩)، قام الباحثون 

بتحليل القصيدتين وفقاً لمنهج ريفاتير، مع تركيزٍ علی التضادّ بين المســتويين الاکتشافی 

والارتجاعی وآلية تكوين المعنی.

دراسة زينة عرفت بور بعنوان «تحليل نشانه شناختی قصيدة الحزن صلاح عبدالصبور 

بر أساس ديدگاه مايکل ريفاتر» (دراسة سيميائية فی قصيدة الحزن لصلاح عبدالصبور 

وفقا لنظرية مايکل ريفاتير الســيميائية)؛ (مجلــة أدب عربی، العدد ٣، ٢٠٢٣)، قامت 

الباحثة بتحليــل الانزياحات فی القصيدة، مؤكدةً وجودَ روابــطَ عميقةٍ بين العناصر 

اللغوية والمفاهيم الارتجاعية التی تُسهمُ فی إنتاج دلالاتٍ فوق نصية.

الإطار النظری

تتأسســت السيميائية الشعرية عند مايکل ريفاتير علی ثنائية دينامية بين مستويين 

متكاملين من القراءة، يمثل الأول منهما المدخل الضروری للثانی، بينما يشــكل الثانی 

الهدف الجوهری للتحليل الأدبی. تبدأ عملية التلقی بالقراءة الاكتشــافية التی يتعامل 

فيها القارئ مع النص بوصفه سلسلة لغوية متسقة تخضع لمنطق الجملة النحوية؛ فی هذه 

المرحلة، يســعی القارئ إلی فك شفرة المعنی المباشــر من خلال الربط بين المفردات 

 ، والتراكيــب وفقاً للأعراف اللغوية المألوفة؛ لكنّ هذه القــراءة الأولية لاتخلو من تحدٍّ

حيث يواجه القارئ عادةً عوائق تفســيرية تظهر فی صورة تعابير غريبة أو صور غير 

مألوفة أو تراكيب تخرق التوقعات النحوية. هذه العوائق بالذات هی التی تدفع بالقارئ 

إلی الانتقال من القراءة السطحية إلی القراءة التأويلية الأعمق.

القراءة الاكتشافية

تتميز هذا القراءة بأنهّا عملية تفاعلية يساهم فيها المخزون الثقافی والمعرفی للقارئ 

مســاهمة فاعلة. فكلّ مفردة لا تُفهم فقط ضمن سياقها اللغوی المباشر، بل تحمل معها 



دراسة فی قصيدة "يأتی العاشقون إليك يا بغداد" لمحمد الفيتوری وفقا للقراءة الاكتشافية والارتجاعية / ١٥٣

إحالات إلی عوالم ثقافية أوسع؛ عندما يواجه القارئ مثلاً تعبيراً مثل بكاء الحجارة فی 

نصّ شعری، فإنّ فهمه لا يقتصر علی الدراسات النحوية، بل يمتدّ إلی استدعاء التراث 

الثقافی الذی يربط بين الحجر والقســوة أو الصمت أو الخلود؛ هذه الطبقة الأولية من 

التفاعل بين النص والقارئ تهيئ الأرضية للانتقال إلی مرحلة أعمق من التحليل.

القراءة الارتجاعية 

تأتی هذه القراءة لتشكل العمود الفقری للنموذج الريفاتری، حيث ينتقل القارئ من 

التعامل مع النص بوصفه سلســلة زمنية إلی التعامل معه بوصفه شبكة دلالية متكاملة. 

فی هذه المرحلــة، يعيد القارئ بناء النصّ عبر الربط بــين عناصره المتباعدة ظاهرياً 

لاكتشــاف النســق الدلالی الخفی؛ لايعتمد هذا النمط من القراءة علی التتابع الخطی 

للكلمات، بل علــی رصد الأنماط المتكررة والعلاقات الداخلية بين الصور والمفردات؛ 

هنا يتحول النصّ من كونه مجموعة جمل إلی ما يشــبه النسيج الذی تتقاطع فيه الخيوط 

الطولية والعرضية لترسم لوحة دلالية متكاملة.

تســتند القراءة الارتجاعية إلی عــدد من العناصر المترابطة التی تشــكل أدوات 

التحليل الســيميائی، فالتراكمات نظام دلالی يعمل علی مستويات متعددة، فقد يظهر 

التكرار داخل البيت الواحد أو عبر المقاطع الشعرية، وكلّ مستوی يحمل دلالة خاصة؛ 

والمنظومات الوصفية بدورها لاتقتصر علی تجميع الصور المتجانســة، بل تكشــف عن 

العلاقات الجدلية بينها، كتضاد النور والظلمة أو التحول من الصورة الحسية إلی التجرية 

الذاتية. أمّا الانزياحات فليســت خروجات عشــوائية عن المألوف، بل هی إشارات 

مخططة تدفع بالقارئ إلی البحث عن مستويات أعمق من المعنی، كما فی حال استخدام 

الصفات غــير المألوفة أو الخروج علی القواعد النحوية بقصد دلالی، لأنه «فی الأدب 

، يعتبر اســتخدام الكلمات الجديدة ، هروباً من قواعــد اللغة ، أی محاولة للعبور من 

القواعد النحوية ، واكتشــاف المقدرات القوية للغــة.» (بركت وإفتخاری، ١٣٨٩ش: 

١١٨) کما أن الهيبوغرام يمثل النصّ الخفی الذی يستند إليه النص الظاهر، هذا العنصر 

يفسّــر لماذا قد تثير قصيدة معاصرة دلالات قديمة دون أن تذكرها صراحة؛ والماتريس 



١٥٤ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٦، شتاء ١٤٠٣ش

بــدوره يعمل كالنموذج الأولی الذی يولّد المعانی الفرعية، ففكرة مركزية مثل المنفی أو 

الثورة قد تنتشــر عبر النصّ فی صورة رموز متعــددة، كلّ منها يمثل تجلياً جزئياً لتلك 

الفكرة الجوهرية؛ فهــذه العناصر کلها تتفاعل مع بعضهــا بطريقة عضوية تمنح النصّ 

حيويته الدلالية. 

القراءة الاكتشافية لقصيدة "يأتی العاشقون اليك يا بغداد"

أول مرحلة لقراءة الشــعر فی نظرية ريفاتير هی القراءة الاكتشافية التی من خلالها 

يقرأ الشــعر قراءة ســطحية من دون تعمق، ومن خلال هذه القــراءة يتم قراءة النص 

الشــعری من الأعلی إلی الأســفل؛ فی هذه القراءة يحدد القارئ الأسلوب والمعانی 

الأوليــة للنص، القراءة فی هذه المرحلة تکون بإحالــة المفردات إلی معانيها الأصلية 

فــی قواميس اللغة، حيث أن القارئ فی هذه المرحلــة يعتمد علی مقدرته اللغوية فی 

كشــف معانی الألفاظ فقط؛ وأن هذه المرحلة «تعمل فی مســتوی المحاكات، وتفســر 

المفردات والعلامات بإحالتها إلی مراجع خارجية.» (سلدن،١٣٨٤ش: ٨٥) ثم إن هذه 

الإحالة تكــون إلی مراجع واقعية فی الخارج، لأن ريفاتير يعتقد بأن «المعنی فی هذه 

المرحلة يرتبط بمرجعيات مختلفة، ويكتســب النص تأسيسه من خلال الاتصال بالواقع 

الخارجی.» (ريفاتير؛٢٠٠١م: ٨٨)

القراءة الاكتشافية كما أشرنا آنفا، قراءة سطحية لاتتجاوز معنی المفردات والكلمات 

الظاهری. كما أنه فی هذه المرحلة تكون مراجع المتلقی هی القواميس والمعاجم لا غير. 

لهذا سنذكر القصيدة هنا حتی يتمكن القارئ من قراءتها قراءة ظاهرية، حتی تتضح له 

المعانی الأولية للنص الشعری:

 تمثل قصيدة يأتی العاشــقون إليــك يا بغداد إحدی روائع الفيتوری، كتبها ســنة 

١٩٩٠م فی إحدی ســفرياته إلی بغداد، فلامست روحه أمجادها، وتسللت إلی عمقه، 

فوقّع فيها أبهی القصائد؛ (نجيب، ١٩٨٤م: ١٢) وتصور لنا أفكار الشــاعر السياســية 

والاجتماعية تجاه قضية فلسطين والآلام والضغوطات التی يواجهها الشعب الفلسطينی 

الباســل بشكل عام ولاســيما الأطفال. اســتطاع محمد الفيتوری أن يجعل من عروبة 



دراسة فی قصيدة "يأتی العاشقون إليك يا بغداد" لمحمد الفيتوری وفقا للقراءة الاكتشافية والارتجاعية / ١٥٥

بغداد جوهراً ومركزاً شــعرياً، تتمحور حوله الرؤية الفنية، وظل يرصدها بفنيات متقنة، 

فالقصيدة عنده تســتمد ثراءها من لغتها وتوزعها المنتظم، مثلما تســتلهم بنيتها الكلية 

وما تولده من انزياحات تركيبية وتصويرية وإيقاعية، دون أن نعدم تشــاكل الأنساق 

المختلفة فی تكوينها، من ثقافية واجتماعية ودينية وأسطورية، وما لها من تشظی وتفجر 

داخل القصيدة، وما تســتبطنه من تأويلات وإيحاءات، فنلمس انزياحات تمتاز ببعثرة 

الرؤية الشعرية والتالعب بالأشكال اللغوية المختلفة، ومزج بين الهيئات المتنوعة وتخطی 

الحواجز المنطقية فی الزمن والمكان، والوضع والأنســاق فهی طاقة إبداع منتجة لصور 

ممتنعة. (بلقاسم، ٢٠٢٢: ٣٣)

«لمَ يترُكوا لَكَ ما تَقولُ

عرُ صَوتُكَ والشِّ

متُ مائِدَةً.. حينَ يغدو الصَّ

وتَنسَكِبُ المَجاعةُ فی العُقولِ.» (الفيتوری، ١٩٩٢م: ١٢٤)

فی هذه الأبيات يبدأ الشاعر بالتأكيد علی وجود قوی أو جهات تمنع المتحدث من 

التعبــير بحرية، حيث يقول لم يتركوا لك ما تقول، مما يعنی أن الكلام أو التعبير محاصر 

ومقيد؛ يشير الشاعر إلی أن الشعر هو الصوت الوحيد المتاح لهذا المتحدث، لكن حتی 

هذا الصوت مُقيد، فالصمت يصبح مائدة تُقدم للأشــخاص، بمعنی أن الصمت مفروض 

ومُغذٍ لهم، بينما المجاعة تُســكب فی العقول، أی أن الجوع أو الفقر أصبحا يســيطران 

علی التفكير والوعی.

«لمَ يترُكوا لَكَ ما تُريدُ

لمَ يترُكوا لی ما أَقولُ

لَولا اقتِحاماتُ الَّذينَ مَشَوا جَبابِرَةً

علی قِمَمِ الجِبالِ

هادَةِ جَ بِالشَّ لَولا شَهادَةُ مَن تَضَرَّ

لَولا رايةٌ بِاسمِ العِراقِ

ومجَدِهِ العَرَبِی



١٥٦ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٦، شتاء ١٤٠٣ش

خالِدَةَ النَّسيجْ

لمَ يترُكوا لَكَ ما تَقولْ» (المصدر السابق: ١٢٩-١٢٨)

يشير الشاعر إلی اســتمرار محاولة كبح الكلام والتعبير، وأن هناك من حاول منع 

الناس من قول ما يريدون، ويذكر تدخلات أشــخاص أقوياء وشهادات أولئك الذين 

ضحوا بأنفســهم، ثم يُعَرِّج علی صواريخ الحســين كقوة فاعلة، ويتحدث عن بطولات 

ومواقف صامتة معبرة، وشفاه مغلقة عن الألم، کما أنه يشير إلی النخيل فی البصرة كرمز 

للمقاومة التی تستمر، مؤكداً علی صمود الوطن واعتزازه بهويته العربية رغم محاولات 

إسكات الأصوات.

بولِ «لمَ يعرِفوكَ، وأَنتَ تُوغلُ عارِياً فی الكَونِ.. إلاّ مِن بنَفسَجَةِ الذُّ

لمَ يبصِروا عَينَيكَ.. كَيفَ تقَلِّبانِ تُرابَ أَزمِنَةِ الخُمُولِ

هولِ لمَ يسكُنوا شَفَتَيكَ.. ساعَةَ تُطبِقانِ علی ارْتجِافَاتِ الذُّ

لمَ يشهَدُوكَ.. وأَنتَ تُولَدُ مِثلَ عُشبِ الأَرضِ فی وَجَعِ الفُصولِ

نوا خَوائِطَهُ إلی الماضی الجَديدِ» (المصدر السابق:  خَرَجوا مِنَ الماضی الَّذی سَــكَ

(١٢٥-١٢٤

يشير الشاعر هنا إلی أن الآخرين لم يتعرفوا علی هذا المتحدث الذی يسير عارياً 

فی الكون، يلفت الشــاعر إلی أن النــاس لم يبصروا عينی المتحدث، أی لم ينتبهوا إلی 

مشــاعره أو أفعاله التی تحرك الزمن المتوقف؛ كما أنهم لم يلتفتوا إلی شفتيه فی لحظة 

ارتجاف الذهول، ولم يشــهدوه وهو يولد من جديد كما يولد عشــب الأرض فی آلام 

الفصول، معبراً بذلك عن التجدد فی ظل الألم؛ ثم يكرر الشــاعر أن المتحدث لم يترَك 

له المجال للتعبير أو تحقيق ما يريد، إذ أن الناس يعيشون بين ماض جديد، غير قادرين 

علی رؤية الواقع الحاضر.

«وتَداخَلَ الغَسَقِی والخَزَفِی

واتَّسَعَت مَساحَاتُ الجَليدِ

ورَأَيتَ..

رَت جَبَلاً علی قَوسِ المَدی رُؤياكَ ثمَُّ تحََجَّ



دراسة فی قصيدة "يأتی العاشقون إليك يا بغداد" لمحمد الفيتوری وفقا للقراءة الاكتشافية والارتجاعية / ١٥٧

كانَ الرّاقِصونَ، يعَلِّقونَ طَحالِبَ القِيعانِ

حَولَ رِقابهِِم

كری ويضاجِعونَ هَياكِلَ الأَمواتِ فی الذِّ

وكانَ العَصرُ يرفُلُ فی هَزائِمِهِم

وكُنتَ هُناكَ..» (المصدر السابق: ١٢٦)

تنتقل الأبيات هنا إلی وصف حالة مــن الغموض والتداخل بين ألوان أو حالات 

مختلفة (الغسقی والخزفی)، مع اتساع مساحات الجليد، دلالة علی البرود أو الجمود فی 

المشــهد؛ ثم يتحول المتحدث ليصف نفسه أو رؤياه بأنها تحجرت كجبل علی مدی بعيد، 

فی إشــارة إلی تصلب أو ثبات فی مواجهة الظروف؛ يتحدث بعد ذلك عن الراقصين 

الذين يحملون أعباء ثقيلة (طحالب القيعان) حول أعناقهم، مما يشير إلی تثاقلهم بالقيود 

أوالمشــاكل، كما يصفهم بأنهم يتعاملون مع هيــاكل الموتی فی الذكری، وهو تعبير عن 

ارتباطهم بالماضی أوعجزهم عن التحرر منه؛ ثم ينهی هذه الفقرة بالقول إن العصر نفسه 

كان يغطيهم بهزائمهم، وأن المتحدث كان هناك حاضراً، يراقب ويشهد هذه الحال.

وفانِ... «تَرتَقِبُ احمِرارَ عَجِينَةِ الطُّ

لمَ أَكُ مُصغِياً يوماً لغَِيرِ دَمی القَديمِ

دَمی الأَشَدِّ تَوَهُّجاً فی طَقسِ هذا الكَوكَبِ الوَحشِی

لمَ أَكُ مُصغِياً يوماً لغَِيرِ دَمی

أَقولُ: أَنا الَّذی لَولا شمُُوخُكَ أَنتِ يا بغَدادُ

لَولا وَجهُكِ العَرَبِی

لَولا سَيفُكِ العَرَبِی

ياءِ عُيونهَُم.» (المصدر السابق: ١٢٨) يغسِلُ بِالضِّ

فی هذه الأبيات يتابع الشــاعر وصف حالة الترقب والانتظار، حيث يترقب وجود 

قوی مفعمة بالحيوية (أحمرار عجينة الطوفــان)، دلالة علی صخب أو اضطراب قادم؛ 

يؤكد الشــاعر علی أنه لم يكن يصغی أبداً إلا إلی دمائه القديمة، أی أصله وهويته التی 

لا تتغير، ثم يعبر عن اعتزازه ببغداد التی يشــير إليها ككيان شــامخ وعظيم، ووجهها 



١٥٨ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٦، شتاء ١٤٠٣ش

العربی وسيفها العربی الذی يغسل عيون أعدائه بالضياء، أی يجعلهم يعجزون عن الرؤية 

أوالتمكن؛ بعبارة أخری إن هذه الأبيات تعكس ارتباط الشاعر بوطنه واعتزازه بهويته 

العربية وبغداد كمصدر للقوة والحماية.

القراءة الارتجاعية

القــراءة الثانية وهی القراءة الأهم من أجل الحصــول علی المعنی والدلالة الكلية 

للشــعر هی القراءة الارتجاعية وهی التی تكون باحالة الرموز والعلامات التی تكون 

فی نص القصيدة إلی مراجع أخری من شأنها أن تكون فی نص القصيدة كما أنها يمكن 

أن تكون خارج النص والقرائن والشــواهد تدل علــی تلك المراجع؛ وهذا يمكن من 

خلال تفســير وتأويل هذه العلامات لأن «النص يبتَنی علی ضوء التفسير والتأويل.» 

(مكاريك، ١٣٨٣ش: ٣٣٠) فی هذه المرحلة يذهب القاری إلی مستوی أعلی من مجرد 

المعانی الأولية التی قد اكتشــفها فی القراءة الاكتشــافية، و«يبدأ بكشف رموز النص 

وفك التشــفيرات.» (پاينده، ١٣٨٧ش: ١٠٠) بعبــارة أخری إن التناقضات التی فی 

المرحلة الأولی قد جعلت النص غير مسنجم، فی هذه المرحلة يتم كشفها وكشف معانيها 

الثانوية التی تناســب سياق الشــعر وتهدی القارئ نحو الدلالات والرموز الشعرية؛ 

(ريفاتر، ١٩٧٨م: ٦) ثم عندما تكتشــف هذه الرموز والعلامــات يتضح معنی النص 

الشــعری اتضاحاً شاملاً لأنه «فی القراءه الاكتشــافية بدليل وجود الانزياحات كان 

يبدو النص الشــعری، نصا غير منسجم كما أنه لكل شــعر نماذج فی الوزن والصوت 

والبلاغة لايمكن تفسيرها فی القراءه الاكتشافية.» (كالر، ١٣٨٦ش: ١٥٥) لكن القراءة 

الارتجاعية تشمل النص كله ككل واحد ومنسجم وتفسر النص الشعری تفسيراً شاملاً 

وتحاول أن تكشــف الرموز والغموض والعلامات والدلالات التی مااستطاع القاری 

أن يفهمها فی القراءة الاکتشــافية؛ فلهذا فی هذه القراءة يبدأ القارئ بفك رموز الشعر 

وذلك من خلال عناصر القراءة الارتجاعية وهی كما يلی:

الانزياحيات

إن الانزيــاح فی الاصطلاح هو «مخالفة بين اللغة الابداعية واللغة العادية، فهو كل 



دراسة فی قصيدة "يأتی العاشقون إليك يا بغداد" لمحمد الفيتوری وفقا للقراءة الاكتشافية والارتجاعية / ١٥٩

ما ليس شــائعاً ولا عادياً ولا مطابقاً للمعيار العــام المألوف» (كوهين، ١٩٨٦م: ١٥) 

والغرض منه محاولة لإيجاد نص أدبی بعيداً عن للنصوص العادية حتی يکتســب النص 

قيمته الشعرية والثقافية وتُکتَشَــف مقدرة الشاعر اللغوية والأدبية؛ سنشرح فيما يلی 

كل أنواع الانزياحات فی قصيدة يأتی العاشــقون إليك يا بغداد وفقا لنظرية مايکل 

ريفاتير:

الانزياحات النحوية

إن هــذا النوع من الانزياح هو عبارة عن تقديم وتأخــير فی القواعد النحوية أو 

استعمال الشــواذ النحوية والصرفية وذلك لأغراض بلاغية يريدها الشاعر وسنشرح 

فيما يلی أهم هذه الانزياحات التی تكمن فی القصيدة:

كَعْبتُنا الَّتی سَجَدَتْ علی عَتَباتِها/ شمَسُ المَجوسِ

فی هذا التركيب نجد أن الجار والمجرور "علی عتباتها" قد تقدم علی الفاعل "شمس 

المجوس"، وهذا التقديم يحمل دلالات بلاغية متعددة، منها:

تقديم علی عتباتها يلفت الانتباه إلی قدســية المكان (كعبة بغداد)، مما يجعل القارئ 

يركز أولاً علی موقع الســجود، مما يعزز دلالة التقديس والانقياد عند الشاعر؛ بعبارة 

أخری إن الشــاعر يعير اهتماماً اكثر للمكان الذی قد سُــجِدَ عليه لا للسجود نفسه؛ 

فالفاعــل فی هذه العبارة وهو شمس المجوس ليس العنصر الأهم فی الجملة، بل الأهم 

هو المكان الذی سجدت فيه؛ هذا الأمر يعكس هيمنة بغداد ورمزيتها علی من سجدوا 

لها، حتی وإن كانوا من القوی التی كانت يوماً ما معادية لها.

التقديم فی هذه المقطوعة الشــعرية يخلق مفاجأة للقــارئ، حيث أن القارئ يتوقع 

كون الفاعل أولاً، لكن تقديم الجار والمجرور يغير التوقعات يخترق المألوف ويصل إلی 

الانزياح الذی هو تلك الانحرافات عن النسق النحوی الذی يساعد علی التعرف علی 

توظيف العلاقة ببين المعانی اللغوية والسياق، مما يعطی الجملة قوة وتأثيراً بلاغياً أقوی 

ويجعل الشعر كلاماً شعرياً قوياً بعيداً عن النثر العادی ولاسيما النثر الفنی.

فلِ يتُونِ/ رَأسٌ مِثلُ رَأسِ الطِّ كانَت وَراءَ حَديقَةِ الزَّ



١٦٠ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٦، شتاء ١٤٠٣ش

فی هذه الجملة نری أن الظرف وراء حديقة الزيتون وهو فی محل خبر كان المنصوب 

قــد تقدم علی رأس مثل رأس الطفل ، وهو اســم كان المرفوع وهذا التقديم والتاخير 

يحمل عدة دلالات بلاغية ومعنوية، وهی كالتالی:

تقديم الظرف يســلط الضوء أولاً علی الموقع الذی يريد ايصاله الشــاعر إلی ذهن 

الســامع والمتلقی وهو وراء حديقة الزيتون ، مما يخلــق لدی القارئ صورة ذهنية عن 

المشــهد قبل معرفة تفاصيله، وهذا يعزز الإحســاس بالغموض والترقب.  إذ أن هذا 

الســوال يخطر علی البال: ماهو وراء حديقة الزيتون؟ ولماذا راس الطفل وراء حديقة 

الزيتون ولماذا الزيتون؟ إلخ... . 

 عندما يبدأ القارئ بقراءة هذه الأشــعار يجــد أولاً الألفاظ التی تدل علی المكان 

فذهنه متجه ومركز علی المكان، ثم تأتی المفاجأة عند اكتشاف الفاعل رأس مثل رأس 

الطفل، مما يزيد من وقع الصدمة والرهبة، خاصة أن الرأس يوحی بالعنف والمأساة وأن 

هناك انتهاك للإنسانية وأعمال عنف لأن المقتول طفل وهو مايعرف بالعصمة والبراءة.

يطبَعُ وَجهَهُ فی النَّجمِ/ إنسانٌ جَديدٌ!

فی هذه الجملة، نجد أن المفعول به وجهه قد تقدم علی الفاعل إنسان جديد ، وهذا 

التقديم يحمل دلالات بلاغية ومعنوية عميقة، منها:

تقديم وجهه يضع التركيز أولاً علی الوجه، مما يلفت الانتباه إلی أثر الإنسان الجديد 

فــی الكون، وهذا يعكس تحوّلاً أو ولادة جديدة، حيــث يطبع الوجه فی النجم وكأنه 

يترك بصمته فی الوجود.

 تقديم الوجه قبل ذكر الفاعل يوحی بأن هذا الإنسان الجديد ليس عادياً، بل كيان 

يندمج مع الكــون، ويتجاوز الأرض ليترك أثره فی الفضاء، ممــا قد يرمز إلی نهضة 

جديدة أو ولادة حضارية عظيمة.

يأتی العاشقون إليك يا بغداد

فــی هذه العبارة، نلاحــظ تأخير المنادی يا بغداد وتقديم الجــار والمجرور إليكِ 

عليه، وهذا الأمــر يحمل دلالات بلاغية ومعنوية متعددة من أجل الوصول إلی المعانی 

والأغراض الثانوية للنص؛ والتی سنشرح كل منها فيما يلی:



دراسة فی قصيدة "يأتی العاشقون إليك يا بغداد" لمحمد الفيتوری وفقا للقراءة الاكتشافية والارتجاعية / ١٦١

تقديم الجار والمجرور إليكِ علی المنادی يا بغداد يسلط الضوء علی الاتجاه والغاية، 

مما يجعل التركيز علی فعل المجیء إلی بغداد قبل ذكر اسمها، وكأن قدوم العاشقين إليها 

أمر حتمی ومحور رئيسی فی الجملة.

تأخــير المنادی يا بغداد يجعل القارئ فی حالة ترقب، وكأن الجملة تمُهد لذكر بغداد 

بطريقة أكثر تأثيراً، مما يزيد من شحنة العاطفة المرتبطة بها، وهذا مايجعل المتلقی يتابع 

النص الشعری إلی آخره.  

ثمَُّ إنّ توظيف الألف الممدودة فی كلمتی "يا" و"بغداد" يمثّل آلية فونولوجية مقصودة، 

إذ ينتج امتدادًا صوتيا يسهم فی خلق إيقاع داخلی يختتم به النص علی نغمة موسيقية 

واضحة. هذا الامتداد لا يقتصر علی البعد الســمعی فحسب، بل يكتسب وظيفة دلالية 

أيضًا، حيث يعكس انفتاح المعنی واتّســاع الدلالة، فيجعل من الإيقاع عنصرًا مكمّلاً 

للمعنی ومكوّنًا أساسيا فی البنية الأسلوبية للنص.

الانزياحات الدلالية

إن الشاعر غالباً ما يستعير مفردات تتمتع بظاهر الغموض والرمز لكی يجعل النص 

الشعری نصاً أدبياً أكثر مما هو؛ فلهذا يبدأ باستخدام كلمات ومفردات ومصطلحات فيها 

شی من الغموض والعلامات؛ فيمايلی سنشــرح الانزياحات الدلالية التی استخدمها 

الشاعر محمد الفيتوری فی قصيدة "يأتی العاشقون إليك يا بغداد":

الأرضُ مَركَبَةٌ تَشُقُّ الغَيبَ/ صَوبَ مجَاهِلِ الغَيبِ البَعيدِ

يحمل هذا البيت معانی بلاغية عميقة تتجلی من خلال الصور والتراكيب المستخدمة، 

منها أن الشــاعر جعل الأرض مركبة وهذا تشبيه قد حُذفتا منه الأدات ووجه الشبه 

أصبح تشبيهاً بليغاً وهی صورة مبتكرة تعطی للأرض صفة الحركة والانطلاق، رغم أنها 

بطبيعتها ســاكنة. فهذه الاســتعارة توحی بأن الأرض تتحرك نحو المجهول والمجاهل 

التی لانعرفها ولاندری ماهی وكأنَّ الأرض ســفينة أو وسيلة سفر، تمشی نحو المستقبل 

والآتی المجهول. كما جاءت عبارة تشق الغيب لتعزز هذا التصوير، حيث صُوّر الغيب 

وكأنه حجاب أوحاجز مادی يمكن للأرض اختراقه، مما يعكس فكرة مواجهة المجهول 



١٦٢ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٦، شتاء ١٤٠٣ش

والسير نحوه بثبات.

ثم إن الشــاعر اســتخدم عنصر التشــخيص فی هذا البيت إذ جعل الأرض كائنا 

يتحرك؛ فأضفی الشاعر فی هذا البيت صفة الحيوية للأرض، فجعلها كائناً حياً ينطلق 

ويشــق طريقه نحو المجهول، مما يعمق من حضور الصــورة ويجعلها أكثر تأثيرا؛ ثم إن 

اســتخدام تعبير مجاهل الغيب البعيد فيه مبالغة فی وصف الغيب، حيث أن كلمة مجاهل 

توحی بأقصی درجات الغموض والخفاء، والبعيــد يعزز هذا الإيحاء بالصعوبة والبعد 

الزمنی أو المكانی، کما أن هذا التصوير يعكس صعوبة إدراك المجهول أو الوصول إليه.

فلُ يغرَقُ فی دَمِ الحاخامِ فلِ/ كانَ الطِّ كانَت يدُ الحاخامِ تَغرَقُ فی دِماءِ الطِّ

فی هذه العباره هناك استعارة، حيث صُوّرت يد الحاخام وكأنها تغرق فی الدماء، 

والغرق هنا يوحی بالكثرة والتورط الكامل، مما يبرز شــدة الجريمة ووحشــيتها، وفی 

المقابل، جاءت عبارة "الطفل يغرق فی دم الحاخام" علی سبيل الاستعارة أيضاً، حيث 

صُوّر الطفل وكأنه يغرق فی دماء الحاخــام، وهو تصوير رمزی يعكس فكرة الانتقام 

المعنوی، وكأنَّ الحاخام نفسه هو من سينال جزاء أفعاله أو سيغرق فی خطاياه.

هناك مفارقة بديعة بين شــطری الجملة؛ ففی البدايــة يوحی النص بأن الحاخام 

هوالجانی، ثم فی الشطر الثانی يظهر الطفل كأنه يغرق فی دم الحاخام، فی صورة تحمل 

دلالة رمزية عن تبادل الأدوار أوتحقق العدالة بطريقة ما؛ إن العبارة هذه تُوحی بأفكار 

عميقــة عن الجريمة والعدالة والمصير المحتوم، حيث يصــور كيف يمكن أن ينقلب الظلم 

علی الظالم.

كَعْبتُنا الَّتی سَجَدَتْ علی عَتَباتِها/ شمَسُ المَجوسِ

فی هذه العبارة نجد أن الشــاعر قد اســتخدم صور بلاغية متعددة مثل التشخيص 

والكناية والاســتعارة ليشبع بذلك النص الشعری ويكثر من صوره البلاغية؛ حيث أنه 

أعطی الشــمس طابعاً بشرياً، اذ أن صفة السجود للبشر لکنَّ الشاعر«شخص الشمس 

وجعلها تسجد علی عتبات بغداد.» (حسناوی ومباركة، ٢٠١٦م: ٥٩) هذا التشخيص 

يضيف إلی الصورة التی تكمن فــی النص بعداً دلالياً يوحی بعظمة الوطن أو الأرض 

التی يشير إليها الشاعر وهی أرض بغداد؛ ثم إن لفظ الشمس هنا جعلت استعارة مكنية 



دراسة فی قصيدة "يأتی العاشقون إليك يا بغداد" لمحمد الفيتوری وفقا للقراءة الاكتشافية والارتجاعية / ١٦٣

إذ أن المشبه به و هو الإنسان قد حذف وأُوتی بإحدی صفاته وهی السجود وهذا البيت 

فی كل بلاغاته من التشخيص والاستعارة، لقد أضاف للنص معنی ثانوياً وهو الخضوع 

والتقديس، كأنَّ الشمس تسجد لهذه الأرض وهی أرض بغداد لأنها تعترف بعظمة هذه 

الأرض وقدسيتها.

«لمَِن إذَنْ؟

تِلكَ الأُساطِيلُ الَّتی يبنونَها

، أوفی البَحرِ، أوفی الجَوِّ فی البرَِّ

وداءِ؟ للِنَّازِيةِ السَّ

فلِ؟ أَم للِطِّ

أَم للِمَشی خَلفَ جَنازَةِ الوَطَنِ القَتيلِ؟!» (الفيتوری، ١٩٩٢م: ١٣٧)

فی مركب جنازة الوطن نجد أن الشاعر وظف تشبيهاً بليغاً إضافياً حيث شبه الوطن 

بجنازة الإنســان الميت والتی تشيع ويســار بها إلی المقبرة، فالكلمة الأصلية (جنازة) 

تُطلَق علی الإنسان، لكنها نقُِلت إلی الوطن للدلالة علی موته الرمزی (فقدان حريته أو 

د فكرة موت القيم أو الحرية  هويته)؛ لهذا اســتخدم الشاعر فی هذا البيت إستعارة تجُسِّ

أو الهوية تحت وطأة الظلم أو الاحتلال الذی حل بالأمة العربية لاســيما بلاد فلسطين 

المحتلة، ثم إن جنازة الوطن فی هذا البيت تحمل دلالة عن النهاية المأساوية التی حلت 

فی البلاد لكن الشــاعر بشــكل رهيب لم يقل هذا صراحة ولم يبد الانهيار الذی حل 

بموطنه وإنما كََنَّی عن ذلك من خلال لفظ جنازة الوطن.

التعابير التراكمية

وفقــا لريفاتير فإن التعابير التراکمية هی مفردات ذات معنی مشــترك، نحو كلمة 

الوطن فإنها تكون الوحدة المشــتركة والمعنی المشــترك والتعبير التراكمی لمفردات 

وعبــارات أخری مثل الحرية والحرب والنضال؛ بعبارة أخری إن التعبير التراكمی هو 

«نواة رئيســية لمجموعة معينة من المفردات التی تتمحــور حولها.» (ريفاتر، ١٩٧٨م: 

٢١٨) إن «التعابــير التراكمية تظهر عندما يواجه القــارئ عدة كلمات ترتبط بعضها 



١٦٤ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٦، شتاء ١٤٠٣ش

ببعض من خلال معنی مشــترك علی ســبيل المثال إن الوردة تكون المعنی المشترك 

والتعبير التراكمی لدوار الشــمس والنرجس والياسمين، هنا يكون التاكيد حول المعنی 

المشترك ويمكن أن يوجد فی النص الشعری عدة تعابير تراكمية.» (دينه سن، ١٣٨٠ش: 

١٥٤) فبناء علی ما ســلف، إن فی هذه النظرية «العنصر المعنوی المشــترك يشــكل 

التعابير التراكمية وهذه المولفات والوحدات المشــتركة تندمج مع بعضها لكی توســع 

النص الشعری.» (كالر، ١٣٨٨ش: ١٢٨) 

ثمَّ إن فی قصيدة "يأتی العاشــقون اليك يابغداد" نجد ثلاث مجموعات من التعابير 

التراكميــة التی اجتمعت كل منها من خلال علاقــة الترادف ما بين الدال المركزی أو 

النواة الرئيسيه والدلالات التی تدور حولها وتشكل التعابير التراكمية.

المجموعة الأولی تضم مفردات مثل: أزمنة، ساعة، فصل، تولد، الماضی، مساحات 

الجليد، المســاء، فلك الزمــان، دمی القديم؛ نجد أن هذه الكلمــات تتعامل مع مفهوم 

الزمن باعتباره ليس مجرد وحدة قياس للوقت، بل كتجربة إنسانية شاملة ترتبط بالتغير 

المســتم؛ فكلمات مثل الماضی ودمی القديم تعكس تجارب الماضی وتأثيرها المستمر 

علی الإنسان، بينما الساعة والمساء تمثل لحظات معينة من الزمن يمكن ربطها بالتجربة 

الإنسانية اليومية. کما أن "مســاحات الجليد" تجُسد صورة من السكون أوالجمود، مما 

يعكــس كيفية تأثير الزمن علی العالم المحيط بشــكل بطیء وثابت، فی حين أن "فلك 

الزمان" يشــير إلی الحركة الدائمة للزمن كدائرة لا تنتهی، حيث لا يمكن للإنســان أن 

يتخلص من تأثــير الزمن المتجدد؛ هذه الكلمات تنبثق من فكرة أن الزمن ليس خطياً 

فقط، بل هو عملية متجددة تؤثر علی الإنسان من خلال التجارب الحياتية المستمرة.

فی المجموعــة الثانية، التی تحتوی علی كلمات مثل ســكنوا، مشــوا، الأرض، 

الــتراب، غيمة، الهواء، حجر، البر، البحر، الجو، العــرش ، نجد أن هذه الكلمات تمثل 

علاقة الإنســان بالمكان وعناصر الطبيعة. الأرض والسماء هنا تشيران إلی العنصرين 

الأساسيين اللذين يحددان وجود الإنسان: الأرض المادية التی تمثل الاستقرار والثبات، 

والسماء التی تمثل التجاوز والتحليق؛ ثمَّ الكلمات مثل الأرض والتراب تمثل الأساس 

المادی للحياة، بينما الهواء والغيمة تشــير إلی العوامل المتغيرة والروحانية؛ ألفاظ مثل 



دراسة فی قصيدة "يأتی العاشقون إليك يا بغداد" لمحمد الفيتوری وفقا للقراءة الاكتشافية والارتجاعية / ١٦٥

سكنوا ومشوا توضحان الحركة فی هذا العالم المادی: فالسكن يمثل الثبات والاستقرار، 

بينما المشی يرمز إلی الحركة والتغيير؛ فی المقابل، العرش يخلق ارتباطاً بالسلطة العليا 

أوالكمال، مما يجعلنا نتصور هذا المكان كعالم متوازن يتأرجح بين الاستقرار والتغيير.

أما فی المجموعة الثالثة التی تتضمن عينيك، شــفتيك، يبصروا، الشفتين، عيونهم، 

دموع، لم يشــهدوك، فهی ترتبط بالحواس البشرية وتعبيراتها. الكلمات مثل "عينيك 

وعيونهم" تشير إلی فعل الرؤية كوسيلة لفهم العالم من حولنا، بينما "الشفتين وشفتيك" 

تدلان علی التعبير اللفظی والتواصل بين الأفــراد؛ لكن ما يجعل هذه المجموعة مميزة 

هو التوتر بين الرؤية والفهم العاطفی أو الإدراك؛ ثمَّ كلمات مثل "دموع ولم يشهدوك" 

تعكس حالة من الغربــة أوالانفصال، فبينما تكون الرؤية متاحة، قد لا يكون الفهم أو 

الشهادة كاملة؛ کما أن "الدموع" ترمز إلی الفقد أوالحزن العاطفی الذی لا يمكن التعبير 

عنه بكلمات، مما يبرز التفاوت بين ما نراه وما نشــعر به، فالرؤية شیء والشعور شیء 

آخر؛ فهنا، تتحقق فكرة أن الإنســان قد يری لكنه لا يســتطيع أن يدرك كامل المعنی 

الذی خلف ما يراه.

التراكمات فی قصيدة يأتی العاشقون إليك يا بغداد

من خلال هذه المجموعات، يظهر أن الســيميائية لريفاتير تؤكد علی أن المعانی لا 

تُولد فقط من الكلمات الفردية، بل من العلاقات التی تتولد بين الكلمات داخل النظام 

الثقافــی والمعرفی؛ كما أن كل مجموعة من هذه الكلمــات تفتح أفقاً للقراءة والتحليل 

المتعدد، حيث لا تُعتبر الكلمات مجرد رموز مســتقلة، بل هی شبكة مترابطة من المعانی 

التی يتعين فك شفراتها لفهم التجربة الإنسانية بأبعادها الزمنية والمكانية والعاطفية.

المنظومات الوصفية فی قصيدة "ياتی العاشقون إليك يا بغداد"

يعرف ريفاتير المنظومة الوصفية علی أنها مجموعة من المفردات والألفاظ التی تدور 

حول دلالة مركزية، ثم إن العلاقة الحاكمة فــی المنظومات الوصفية هی علاقة مجازية 

وأن المفردات فی المنظومات الوصفية ليس بينها علاقة ترادف وإنما هذه المفردات «كل 

واحدة منها تتبع الأخری ومعاً تشكل المجاز المرسل.» (ريفاتر، ١٩٧٨م: ٣٤) 



١٦٦ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٦، شتاء ١٤٠٣ش

عند التمعن فی قصيده "يأتی العاشقون إليك يا بغداد" نجد أن هناك ثلاث منظومات 

وصفية لهذه القصيدة قد ظهرت كل من هذه المنظومات علی أنماط مباشرة وأحياناً غير 

مباشــره؛ تتكون هذه المنظومات من مجموعة من الكلمات المرتبطة دلالياً، والتی تخلق 

شبكات سيميائية معقدة تعزز المعنی العام للقصيدة، وتكشف عن تصورات الشاعر حول 

الزمن، والمكان، والصراع، والنــور مقابل الظلام، فهی مختفيه خلف الرموز والدلالات 

ومن خلال القراءة الارتجاعية. فی علــم العلامات، لا تحمل العلامة معنی بمفردها، بل 

تكتسب القيمة بالارتباط والتباين مع العلامات الأخری.» (سوسير، ١٣٧٨ش: ١٦٤) 

فوفقاً لما سلف إن المنظومة الوصفية الأولی هی منظومة الهوية الوطنية، فی هذه المنظومة 

يتجلی ارتباط بغداد بالأرض والجغرافيا من خلال كلمات مثل بغداد، الأرض، التراب، 

الجســور، الرمال، الزيتون، الحقول، الأراضی، كعبتنــا، ياقوتة المنصور، هذه الكلمات 

تؤكد أن بغداد ليست مجرد مكان، بل هی وطن متجذر فی الوجدان العربی، حيث يصبح 

المكان رمزاً للهوية والقدســية والانتماء. ثم إن الشاعر يستخدم مفردات مثل الجسور 

ليربط الماضی بالحاضر لأنه «يســتحضر زمن الأســلاف الذی تميز بالتفوق السياسی 

والعسكری والثقافی؛ وما استحظار المجد القديم إلا تعويض عن افتقاد مثل هذا المجد 

فــی الحاضر.» (وهابی، ٢٠٢٢م: ١٧٩) وكأن بغداد مدينة تســعی دائماً لربط تاريخها 

بمســتقبلها رغم الخراب الذی يمر بها، ثمَّ الإشارة إلی "كعبتنا" تمنح المدينة بعُداً روحياً 

يجعلها أشــبه بالمقدسات الإسلامية، بينما تذكيرنا بـ، "ياقوتة المنصور"، يعيد استحضار 

مجد بغداد فی العصور العباسية، حيث كانت مركزاً للحضارة والعلم.

المنظومة الوصفية الثانية هی منظومة الظلم والقمع، فی هذه المنظومة تظهر مفردات 

مثل الصمت والمجاعة والذهول والخمول والاحتلال والقتل والســرقة، هذه المفردات 

تشكل شبكة دلالية تعكس القمع السياســی والاجتماعی الذی يعانيه الشعب العربی 

والفلســطينی؛ الصمت هنا ليس غياباً للصوت بل قســراً عليه والمجاعة ليست جوعاً 

مادياً فقط بل حرماناً من المعرفة والحرية، الذهول والخمول يعكسان حالة الجمود التی 

يفرضها النظام القمعی بينما الســرقة تشير إلی مصادرة الحقوق الأساسية بما فيها حق 

الكلام والتعبير، فالشاعر يصور هذا الظلم كقوة غاشمة تسلب الإنسان حتی قدرته علی 



دراسة فی قصيدة "يأتی العاشقون إليك يا بغداد" لمحمد الفيتوری وفقا للقراءة الاكتشافية والارتجاعية / ١٦٧

النطق: "لم يتركوا لك ما تقول".

فی هذه المجموعة، تصنع لوحةً قاســيةً للقمع المتعدد الطبقات؛ حيث يبدأ الشــاعر 

بتحويل الصمت إلی مائدة مجازية، وكأنه يفرض علی الضحية أن يجلس إلی طاولة بلا 

طعام، طاولة تقدم له الجوع الفكری بدل الخبز، ثم يأتی التكرار القاسی "لم يتركوا لك 

ما تقول" ليحول هذا المنع إلی قانون وجودی، لا مجرد حادث عابر؛ وهنا يتحول القمع 

من حالة خارجية إلی مصير داخلی، يصبح جزءاً من كيان المقهور. تتوج هذه السلسلة 

التراكمية بجملة سرقوا فمی التی تمثل الذروة الدراماتيكية، حيث يتحول القمع من منع 

إلی ســرقة، ومن سياسة إلی جريمة وجودية. الفم هنا ليس مجرد عضو نطق، بل هو رمز 

للهوية والإنسانية ذاتها، کما أن السرقة لا تعنی فقط سلب القدرة علی الكلام، بل سلب 

الحــق فی الوجود ككائن ناطق؛ هذا التصعيد مــن التجريد إلی المادية - من الصمت 

كمجاز إلی الفم كعضو جسدی - يخلق إحساساً بالانتهاك الجسدی قبل المعنوی.

الإدراك
لم یشهدوك  عیونهم الشفتین یبصروا عینیک

الزمان

أزمنۀ ساعۀ فصل تولد المساء فلک الزمان

المکان

سکنوا الأرض الهواء البحر العرش 

التراكمات فی قصيدة يأتی العاشقون إليك يا بغداد

المنظومة الوصفية الثالثة هی منظومة المقاومة والثورة، هنا تبرز مفردات مثل الشهادة 

والصواريخ والبرق والقتال والنخيل والبطولات والانتصارات وتشكل خطاباً موازياً 

لمنظومــة الظلم حيث تتحول المعاناة إلی فعل مقاومــة، الصواريخ والبرق يرمزان إلی 

القوة المفاجئة التی تهز أركان الظلم بينما النخيل يشــير إلی الصمود والجذور العميقة 



١٦٨ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٦، شتاء ١٤٠٣ش

التی لا تقتلع بســهولة، وأن البطولات والانتصارات ليست أحداثاً تاريخية فحسب بل 

إرثاً حياً يغذی الحاضر.

المنظومات الوصفية فی قصيدة "يأتی العاشقون إليك يا بغداد"

من خلال هذه المنظومات الوصفية، يتضح أن القصيدة لا تسرد مجرد قصة عن بغداد، 

بــل تبنی صورة متعددة الطبقات للمدينة، حيث يتــم تصويرها كرمز للتاريخ، وميدان 

للصراعات، وفضاء مقدس؛ كما أن هذه المنظومات، تظهر أن للشــاعر مهارة فائقة فی 

استخدام الصور الشــعرية الكثيفة لنقل المعاناة الإنسانية والنقد السياسی والحضاری؛ 

النص ملیء بتداخــل الرموز والدلالات التی تجعل القارئ يغوص فی أعماق التجربة 

الإنســانية، حيث يمتــزج الألم بالأمل والماضی بالحاضر؛ کمــا أن القصيدة تُبرز قدرة 

الشاعر علی تقديم رؤية شــاملة للوضع العربی والإسلامی المعاصر، عبر مزج قضايا 

فردية كمعاناة الأطفال مع قضايا حضاريــة كرمزية بغداد. بهذا الطرح، يعكس النص 

هموماً جماعية تتجاوز حدود الزمان والمكان، مما يجعل هذه القصيدة ليســت فقط نصاً 

شعرياً، بل شهادة إنسانية وتاريخية تظل حاضرة فی الذاكرة.

الهيبوغرام فی قصيدة "يأتی العاشقون إليك يا بغداد" 

الهيبوغرام فی ســيميائية ريفاتير هو «تلك الموضوعات الرئيســة التی يكون لها 

فی النص الشــعری بيانا اكبر واطول» (نبی لو، ١٣٩٠ش: ١٧٩)، وهو ما يشــير إلی 

مجموعات الرموز التی تساهم فی صياغة المعنی الثابت والمتحول فی القصيدة؛ يتجسد 

الهيبوغرام المركزی للقصيدة فی هذه الأبيات: «أَرَأَيتِ يا بغْدادُ/ يأتی العاشِقونَ إِليَكِ/ 

ـتِ يا بغْدادُ/ يا بغْدادُ../  ــتائِی القَديمِ../ أَنْـ دَفِ الشِّ مُثقَلَةً حَقائِبهُم بمِاءِ البَحرِ../ والصَّ

يا بغْــدادُ.» (الفيتوری، ١٩٩٢م: ١٣٩) التی تحمل فی طياتــه طبقات دلالية متعددة؛ 

فالصورة الشعرية للعاشقين القادمين "مُثقَلَةً حَقائِبهُم بمِاءِ البَحرِ" تشكل نواة الهيبوغرام 

الذی يســتند إلی ثنائية الحب/الوطن كحالة وجودية، تكشف هذه الصورة عن تناص 

عميــق مع الموروث الثقافی العراقی، حيث يتحول ماء البحر إلی رمز للدموع والذاكرة 

تائِی القَديمِ" إلی طبقات التاريخ المتراكمة فی  دَفِ الشِّ الجماعية، بينما تشير عبارة "الصَّ



دراسة فی قصيدة "يأتی العاشقون إليك يا بغداد" لمحمد الفيتوری وفقا للقراءة الاكتشافية والارتجاعية / ١٦٩

ذاكرة المدينة.

الماتريس 

إن المنظومات الوصفية والتعابير التراكمية والهيبوغرامات والمعانی التی تستخلص 

منها تشــكل الماتريس العام للقصيدة إذ أن «الماتريس هو أساس الإحالات الدلالية 

وإرجاع العلامات والرموز.» (جواری وأحمدی كندول، ١٣٨٦ش: ١٦٣)، بعبارة أخری 

إن الماتريس هو تلك المعانی الأصلية للشعر التی أظهرها الشاعر علی اشكال مختلفة 

فی النص الشعری.

 الماتريس الأساسی فی قصيدة "يأتی العاشقون إليكِ يا بغداد" هو عبارة عن بغداد 

بــين المجد والخذلان فإن بغداد فی هذه القصيدة محوراً يتأرجح بين العشــق والتدمير، 

بين التاريخ المجيد الذی يملأها والواقع القاسی الذی يهدد وجودها؛ إذ أن الشاعر قام 

بصياغة صور شعرية تعكس هذا التناقض العميق، حيث تتحول بغداد من رمز للحضارة 

والقوة إلی مدينة تعانی من الاغتيال المعنوی والجسدی. هذا التوتر بين المجد والتدمير 

هو الذی يشكل الماتريس الأساسی فی القصيدة، إذ أنه المحرك الخفی الذی تتفرع منه 

جميع الصور الشعرية والاستعارات والمشاهد التی يستخدمها الشاعر، ومن ضمنها مثلا 

حديث الشاعر عن فلسطين والاحتلال الصهيونی.

النتيجة

كشفت الدراسة أن نظرية مايکل ريفاتير السيميائية توفر إطاراً فعالاً لتحليل البنية 

العميقة للقصيدة الحديثة، خاصة تلك التی تتسم بالغموض الرمزی والتكثيف الدلالی، 

كما هو الحال فی قصيدة "يأتی العاشــقون إليك يا بغــداد" لمحمد الفيتوری؛ وقد تبين 

من خلال القراءة الاكتشــافية أن النص يتجاوز المعانی المباشرة للمفردات ليبنی شبكة 

معقدة من الرموز، لا يمكن فك شــفرتها إلا عبر أدوات القراءة الارتجاعية، وقد مكنت 

هذه القراءة التفسيرية من الوصول إلی البنية السيميائية الشاملة التی يقوم عليها النص، 

وكشفت عن نظام دلالی داخلی مترابط يتطلب تفعيل ثقافة القارئ ومخزونه الرمزی.

أحد أبرز نتائج الدراسة هو دور التعابير التراكمية، والتی تمُثل تجميعاً لمفردات مختلفة 



١٧٠ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٦، شتاء ١٤٠٣ش

تــدور حول نواة دلالية واحدة. ففی القصيــدة، تتكرر ألفاظ تنتمی إلی مجالات دلالية 

مثل الزمن (الماضی، الســاعة، الفصول، دمی القديم)، والمكان (التراب، الأرض، الجو، 

البحر)، والحواس (العين، الشفتين، الدموع، الرؤية). وقد أدّی هذا التكرار المعنوی إلی 

تكوين شــبكات تراكبية ترتبط بمفاهيم مركزية كالهوية والذاكرة والانتماء، مما يضفی 

علی النص كثافة دلالية لا تخُتزل فی مســتوی لغوی ســطحی، بل تنبع من التآزر بين 

المفردات فی إنتاج المعنی.

أما المنظومات الوصفية فقد كشفت عن علاقة مجازية تربط بين مفردات تبدو متباعدة 

شــكلياً، لكنها تصب فی دلالة محورية. فقد تمكّــن الباحث من تحديد ثلاث منظومات 

وصفية فی القصيدة: الأولی تمحورت حول الهوية الوطنية، من خلال مفردات مثل بغداد، 

التراب، الجســور، كعبتنا، ياقوتة المنصور، وهی مفردات تشير إلی تمثيل رمزی للأرض 

كجســد ثقافی وروحی مقدس. أما المنظومة الثانية فتمثلت فی المقاومة والثورة، حيث 

ظهرت رموز مثل الشــهادة، الصواريخ، النخيل، الانتصارات، لتعكس مقاومة الشعب 

العربــی للظلم والاحتلال، وهو ما يعطی للنص بعــداً نضالياً؛ فی حين تمثلت المنظومة 

الثالثة فی القمع والخذلان، بمفردات مثل الصمت، المجاعة، الســرقة، لم يتركوا لك ما 

تقول، لتبرز مناخ الخوف والسيطرة الذی يخنق حرية التعبير، ويعكس اغتراب الذات 

فی محيطها السياسی.

من ناحية أخری، أظهرت الدراســة أهمية الانزياحات النحوية والدلالية كوسيلة 

لإحداث خلخلة فی المعنی الظاهری للنص، ودفع القارئ نحو البحث عن مســتويات 

أعمق من الدلالة؛ إذ لاحظت الدراســة توظيف الفيتــوری للانزياحات النحوية مثل 

التقديم والتأخــير لأغراض بلاغية ودلالية. أما الانزياحــات الدلالية، فقد تجلّت فی 

الاستعارات المركبة والتشبيه والتشخيص، مما أضفی علی النص طابعاً كونياً ومصيرياً، 

وخلق جواً من الغرابة والتأويل الرمزی.الأرض بالمركبة التی تشق الغيب

وقــد مثّل الهيبوغرام عنصراً محوريــاً فی فهم البنية العميقــة للقصيدة، وتمثل هذا 

الهيبوغرام فی صورة العاشقين القادمين إلی بغداد مثقلين بماء البحر والصدف الشتائی، 

وهی صورة ذات طابع أســطوری تعكس حمولة عاطفية وتاريخية ضخمة، حيث يشير 



دراسة فی قصيدة "يأتی العاشقون إليك يا بغداد" لمحمد الفيتوری وفقا للقراءة الاكتشافية والارتجاعية / ١٧١

ماء البحر إلی الذاكرة والدموع، ويصبح الصدف اســتعارةً للتجارب القديمة المترســبة 

فی ذاكرة الأمة؛ هذه الصورة المحورية ترمز إلی الوطن كقبلة روحية وتاريخية، يقصدها 

المحبــون والمثقفون وهم يحملون أعباء الماضی وآمال المســتقبل، ما يجعل بغداد مركزاً 

جاذباً ليس علی المستوی الجغرافی فحسب، بل أيضاً علی المستوی الرمزی الحضاری.

أخيراً، توصلت الدراسة إلی أن هذه العناصر كلها تنبثق من ماتريس مركزی يشكل 

البنيــة التحتية للنص، ويمكن تلخيصه فی ثنائية بغداد بين المجد والخذلان، فكل الصور 

والرموز والانزياحات والعلاقات الدلالية فــی القصيدة تصب فی تصوير بغداد كرمز 

مركّب، تجمع فی آنٍ واحد بين قدســية التاريخ وقســوة الحاضر، بين المجد العباســی 

والانكســار السياسی، بين كونها قبلة العشاق ومســرحاً للمآسی؛ هذه الثنائية تشكّل 

الخلفية الدلالية التی تســتند إليها القصيدة، والتی تمنحها طاقتها الرمزية العالية، وتفتح 

أمام القارئ آفاقاً واسعة للتأويل والربط بين الشخصی والوطنی، والذاتی والجمعی.

المصادر والمراجع 
بركت، بهزاد وافتخاری، طيبه. (١٣٨٩ش). «نشــانه شناسی شعر: كاربست نظريه مايكل ريفاتير بر 

شعر «ای مرز پرگهر» فروغ فرخزاد»، فصل نامه پژوهش های زبان وادبيات تطبيقی، السنة ١ العدد 

٤، صص ١٣٠-١٠٩.

بلقاسم بودئة (٢٠٢٢م). «انزياح الرؤية الشعرية لدی محمد الفيتوری قصيدة يأتی العاشقون إليك يا 

بغداد أنموذجا»؛ المركز الجامعی نورالبيض (الجزائر).

پاينده، حسين. (١٣٨٧ش). «نقد شــعر ها آی آدم سروده نيما يوشيج از منظر نشانه شناسی»، نامه 

فرهنگستان، السنة ١٠، العدد ٤، صص ١١٣-٩٥.

جون كوهين. (١٩٨٦م). بنية اللغة الشــعرية. ترجمة مدمل الوالی ومحمد العمری. لامك: دار توبقال 

للنشر.

حسناوی، ايمان وبنينال مباركة. (٢٠١٦م). «رؤيا الابداع الشعری وابعاده الفنية والنفسية عند محمد 

الفيتوری من خلال ديوان يأتی العاشقون إليك». رسالة ماجستير، الجزائر: جامعة البويرة. 

دينه سن،آنه ماری. (١٣٨٠ش). درآمدی بر نشانه شناسی. ترجمه مظفر قرمان. طهران: نشر پرسش.

ريفاتير، مايكل (٢٠٠١م). دلائليات الشعر. ترجمة محمد معتصم. الطبعة الثانية. جامعة محمد الخامس: 

منشورات كلية الآداب والعلوم الإنسانية بالرباط.

سلدن، رامان. (١٣٨٤ش). راهنمای نظريه ادبی معاصر. ترجمه عباس مخبر. نشر: بان.



١٧٢ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٦، شتاء ١٤٠٣ش

سوسير، فردينان. (١٣٧٨ش). دوره زبان شناسی عمومی. ترجمه كوروش صفوی. طهران: هرمس.

الفيتوری، محمد. (١٩٩٢م). ديوان يأتی العاشوق إليك. ط١. دار الشروق: بيروت.

كالر، جاناتان. (١٣٨٦ش). در جســتجوی نشانه ها (نشانه شناســی، ادبيات، واسازی). ترجمه ليلا 

صادقی وتينا امراللهی. طهران: نشر علم.

المرتجی، أنور. (١٩٧٨م). سيميائية النص الأدبی. أفريقيا الشرق: الدرالبيضاء.

مكاريك، ايرنا ريما. (١٣٨٣ش). دانشــنامة نظرية ادبی معاصــر، ترجمه مهران مهاجر ومحمد نوی. 

طهران: نشر آگه.

نجيب، صالح. (١٩٨٤م). محمد الفيتوری والمرايا الدائرية. بيروت: الدارالعربية للموسوعات. 
Michael Riffaterre) ۱۹۷۸ .(semiotics of poetry, bloomington: indiana university.press.


