### إضاءات نقدية (فصلية محكّمة)

# السنة الثامنة ـ العدد الثلاثون ـ صيف ١٣٩٧ش / حزيران ٢٠١٨م ص ١١٤ ـ ٨٥

سرديّة الأمكنة المغلقة في شعر محمّد عفيفي مطر؛ "المقبرة" و"المقهى" نموذجاً شهريار همّى\* حامد يورحشمة، (الكاتب المسؤول)\*\*

### الملخّص

إنّ للبناء السرديّ في النصّ الشعريّ المعاصر وحدةً متكاملةً تحمل الكثير من عناصر وتقنيات خادمة للصورة الفنّيّة. تملك بينها تقنية المكان أهميّةً قصوى في تنسيق المادّة السرديّة وإقامة أواصر تجمع العناصر السرديّة معطياً لها مناخاً محدّداً تفعل فيه وتعبّر من خلاله عن وجهات نظر السارد الخاصّـة. المكان المغلق ليس اليوم ديكوراً مهملاً في مشهد الأعمال السرديّة بل يكون لوحده هدفاً ذا فاعليّة نفسيّة واجتماعيّة تخرق جدران انغلاقه وتصل إلى مدلول تنسجه كلماتٌ محدّدةٌ مع خصائصها الإيحائيّة. يُتكوّن دور الأمكنة المغلقة البارز في شعر محمّد عفيفي مطر أيضاً بطابعها اللفظيّ الخاصّ والمنحصر في فضاءات مغلقة على استيفاء التنظيم الدراميّ للأحداث وتعميق الحياة الداخليّة للشـخصيّة الرئيســة للســرد، ولكن قد يُنتج هذا الاندماج في الداخل نتيجةً معاكسـةً ويؤدّى إلى المغامرة في معرفة العالم الخارج ثمّ انتشال تقابلات ضدّيّة بينهما. تحاول هذه الدراسة بانتهاجها النهج الوصفيّ - التحليليّ أن تتناول سرديّة الأمكنة المغلقة في شعر محمّد عفيفي مطر وعلى وجه الخصوص تركّز بينها على مكاني "المقبرة" و"المقهي" ويدلُّ مجمل نتائجها على أنَّ "المقبرة" في شـعره تنفرد بأبعاد ومقاســات تميّز حدود انغلاقها وتتدارك تضايقها، وهي لا يشكف عنها إلَّا بالولوج في مواقف غامضة تــدلُّ على ثنائيَّة الموت والبعــث، وتبعاً لها تخلق ضرباً من تقابل نفــور وألفة يوّجهها الشاعر إلى هذا المكان كما أنّ "المقهي" في شعره له أن يكون ملاذاً تهرب إليه الشخصيّة حصولاً على الأمان والاستقرار من ضغوط أحداث الواقع الخارج المرّة ويتحوّل إلى ثنائية التفضية والتزمين أو إلى صراع بين الذاتيّة والعولمة.

الكلمات الدليلية: السرد، المكان المغلق، المقبرة، المقهى، محمّد عفيفي مطر.

poorheshmati@gmail.com

<sup>\*.</sup> أستاذ مشارك في قسم اللغة العربيّة وآدابها بجامعة رازي، كرمانشاه، إيران

<sup>\* \*.</sup> طالب مرحلة الدكتوراه في فرع اللغة العربية وآدابها بجامعة رازي، كرمانشاه، إيران

#### ١. المقدّمة:

يعتبر محمّد عفيفي مطر من شعراء مصر الكبار ومن أجيال السـتّينات والسبعينات في بـلاده. ولد سـنة ١٩٣٥م في قرية رملة الأنجب بمحافظـة المنوفية من ضواحي مصر وحظى منذ صغره بالمشاعر والمواهب الصالحة لقرض الشعر إلى أن تخرّج في جامعة كلَّية الآداب (شـحاتة، ٢٠٠٣م: ١٣)، وأصبح شـاعراً كبيراً يمتاز شعره بعلامات فريدة واتَّجاهات متميّزة تؤثّر في حركة الشعر العربيّ الحديث. إنّ الشاعر لما يتغذّاه من تجارب انبثقت عن المسارب الزاخرة بالمنحدرات السياسية والاجتماعية وهزيمة الآمال الكبيرة الَّتي جرَّبها الشاعر منذ إقامته في موطنه أم نفيه إلى بلدان عربيَّة شتَّى كالعراق والسودان، مازال يحفظ علاقته مع المكان أينما كان وينقل هواجسه وأزماته النفسيّة والاجتماعيّة على قالب صياغةٍ سرديّةٍ وطيدةٍ وغموض وافر بحيث يمكن أي تدقيق في تفاصيل ألوان الأمكنة في شعره أن يكون تمهيداً لاستقصاء مشاهد سرديّة مؤثّرة يبثّ بها الشاعر أفكاره ومعتقداته الرئيسة أثناء مبادرة المزج بين عالميه الداخل والخارج؛ فهذا العالم الداخليّ الَّذي رسمه الشاعر في قصائده ونحن أخذناه بعين الاعتبار في هذه الدراسة تحت عنوان الأمكنة المغلقة، يمسك بممتلكات العالم الخارج وظواهر البيئة، ويلتصق بلحمة أساليبه الفنيّة ويأخذ التجربة والرؤية الذاتيّة بعيدةً عن الأداء المباشر لنقل المعني، أي تتّصف تجربة المكان في شعره بالإيجاء والتركيز على تكبير الأحداث الَّتي تفســح له المجال وتتيح له الفرصة المناسـبة كي يرتبط بالأماكن المختلفة ارتباطاً متماسكاً، إذ كما من البين أنّ الشاعر يتعدّى في شعره المدلول المباشر لألفاظ المكان وقد يلوذ بتعابير ذات ثنائيّات ضدّيّة تكون قد التحمت بأشكال غير مألوفة بالذائقة التقليدية العامّة.

## أسئلة البحث وأهدافه

وعياً لهذا الإجمال يجدر بالذكر أنّ الشاعر يهتم في أعماله بالأمكنة المفتوحة والمغلقة كليهما بوفرة بالغة، ولكن ما تهدف دراستنا في هذه الخطوة ورتّبنا على منواله خطّتنا وجدول أعمالنا، هو مبادرة إجلاء سرديّة البنية المكانيّة المغلقة على مستوى التنظير

ثم مقاربة مكانين مغلقين منها وهما «المقبرة» و «المقهى» فى قصائد محمد عفيفى مطر بأجمعها؛ لذلك بادئ ذى بدء نسعى فى هذه الدراسة أن نجيب عن سؤالين رئيسين وهما: كيف تشكل دور سردية «المقبرة» فى شعر محمد عفيفى مطر إحصائياً ودلالياً؟ كيف يتعامل الشاعر مع مضمون «المقهى» وثنائيته على تحقيق البنية السردية فى شعره؟

#### خلفية البحث

لقد نال مصطلح السرد حظّه في الدراسات المختلفة؛ فعلى الحيلولة دون الإكثار من الحديث عن البحوث المتناثرة حوله، نسعى أن نجعل خلفيّة الدراسة أكثر تحديداً عبر التركيز على زاوية ممّا يعنى بمحمّد عفيفى مطر وشعره؛ فإنّ البحوث المنشورة حوله تشمل:

«الآنية العربية في: "النداء والتكشف" مقاربة في شعر محمد عفيفي مطر» بحث كتبته نفيسة محمّد قنديل سنة ١٩٨١م ونزعت - في محاولتها الإبداعيّة التي نالت قصب السبق من مساع أخرى تمّت عن هذه الشخصيّة وتحليلها المتقدّم بين سائر الشعراء المعاصرين العسرب - إلى موضوع الآنية العربيّة المعاصرة، و«فيض الدلالة وغموض المعنى في شعر محمّد عفيفي مطر» دراسة كتبتها فريال جبوري غزول سنة ١٩٨٤م، و«أقنعة محمّد عفيفي مطر» بحثٌ منشورٌ من محمّد سليمان سنة ١٤٠٧ق وهو يقدم فيه على نشاطه الدراسيّ عن الأقنعة المستعملة في شعر محمّد عفيفي مطر من ديوانه الثامن عشر الموسوم بـ "والنهر يلبس الأقنعة"، و «الحلم والكيمياء والكتابة: قراءة في ديوان "أنت واحدها وهي أعضاؤك انتثرت" للشاعر محمد عفيفي مطر» دراسة قدّمها شاكر عبد المسسيّة التي يتّكيء عليها. «التناص القرآني في (أنت واحدها) لمحمد عفيفي مطر» بحصّد عفيفي مطر» بحمّد عفيفي مطر» عمد عفيفي مطر» عمد عفيفي مطر» كمّد عفيفي مطر» المحمّد عفيفي مطر» المعمد عفيفي مطر» المعمّد عفيفي مطر مقتصراً على ديوانه «أنت واحدها وهي أعضاؤك انتثرت» الذي يدلّ على المرحلة الثانية من مراحل شعريّة أمضاها الشاعر في حياته الأدبيّة. «دوائر على المرحلة الثانية من مراحل شعريّة أمضاها الشاعر في حياته الأدبيّة. «دوائر على المرحلة الثانية من مراحل شعريّة أمضاها الشاعر في حياته الأدبيّة. «دوائر

المعنى في (رباعية الفرح) لحمّد عفيفي مطر» دراسةٌ كتبها محمّد عبد المطّلب سنة ١٩٩٢م واعتمـد فيها على عدّة مداخل لدى الشـاعر محمّد عفيفي مطر و «أشـراك الغوايات قراءة في فاصلة إيقاعات النمل لمحمّد عفيفي مطر» بحثٌ كتبه السيد فاروق رزق سنة ١٩٩٦م وزاول فيه المفهوم المعجميّ للفاصلة الّتي تؤدّى لحظة سكوتٍ ومساحة صمتٍ أو فــراغ بين نصّين ولها دورٌ منقطع نظير في اســـتلام الشـــاعر لغوايـــة الإيقاع والمجاز مشبهاً لما يجعله النمل يندفع ويتحرّك نحو الظلمة والصدع. «الشعري والمقدس في إبداع محمّد عفيفي مطر، قراءة لديوان "النهر يلبس الأقنعة غوذجاً"» بحثٌ نشره محمّد فكرى الجزار سنة ١٩٩٧م وانصرف فيه إلى المقدس بوصفه نسقاً من أنساق عديدة أخرى تشكل بنية ثقافة الشاعر و «الخطاب الشعريّ عند محمّد عفيفي مطر» أطروحة دكتوراه ناقشها عبد السلام حسن سلام سنة ١٩٩٥م في كليّة الآداب بجامعة الزقازيق وتطرّق فيها إلى إضاءة مصطلح الخطاب الشـعريّ وتحديده لغةً ودلالةً ثمّ تجلّيه في شعر محمّد عفيفي مطر على قالب خمسة فصول و «الشعريّة والعلامة والجسد دراسة نقديّة في أعمال محمّد عفيفي مطر الشعريّة» دراسةٌ كتبها شوكت المصري سنة ٢٠٠٣م واتّبع على تمييز دراســـته عن الدراسات النقديّة الأخرى ثلاثة محاور تظهر خريطة طريقه في هذا المضمار، و «العلاقات النحويّة وتشكيل الصورة الشعريّة عند محمّد عفيفي مطر» كتابٌ أَلُّفه محمّد سعد شحاتة عام ٢٠٠٣م ونهض في عمله المقسّم إلى البابين بتحليل بنية الصورة الشعريّة في النصّ المدروس باستخدام فكرة العلاقات النحويّة. «دلالات الاستعارة في شعر محمّد عفيفي مطر؛ ملامح من الوجه الأمبيذوقليسي أنموذجاً » رسالة ماجستير ناقشتها سورية لمجادى سنة ٢٠١١ في جامعة وهران الجزائريّة وقسّمتها إلى مقدمة وثلاثة فصول على التعامل مع الاستعارة في الخطاب الشعريّ لدى الشاعر بحيث تدخل في صلبها المقولات التصوّريّة للاستعارة وتشــكلها في الشعر الحداثيّ وتطبيقها أيضاً.

فضلاً عن هذه الدراسات تمّت محاولاتُ أخرى في شعر محمّد عفيفي مطر وهي تشترك معاً اشتراكاً كبيراً في تسليط الضوء على ظاهرة التناصّ في شعره ك «جماليّات التناصّ في شعر محمّد عفيفي مطر» لأحمد جبر شعث سنة ٢٠٠٤م، و«تأثير بلاغي معاني

و مفاهيم قرآن بر شعر سه تن از شاعران معاصر عرب (امل دنقل، محمّد عفيفي مطر و صلاح عبد الصبور): التأثير البلاغي لمعاني القرآن الكريم ومفاهيمه في شعر الشعراء المعاصرين الثلاث ...»، رسالة ماجستير لسميرا فراهاني ناقشتها سنة ١٣٩٠ش وأيضاً «هنجارگريزي معنايي قرآن در شعر محمّد عفيفي مطر: الانزياح الدلالي للقرآن الكريم في شعر محمّد عفيفي مطر»، لنفس الكاتبة عام ١٣٩١ش، و «تحليل انتقادي تناص ديني، قرآني در شعر محمّد عفيفي مطر: دراسة تحليليّة نقديّة للتناص الدينيّ، القرآني في شعر محمّد عفيفي مطر» لمسعود إقبالي وعلى سليمي سنة ١٣٩١ش.

على الرغم من جهد جهيد بذلناه في التفتيش عن دراسات تباشر دلالة الأمكنة ووظائفها في الشعر العربي المعاصر، لم نجد دراسة متكاملة تكون قد ارتكزت على مقاربتها في شعر محمّد عفيفي مطر؛ فحاولنا في هذه الدراسة على وجه التحديد تسليط الضوء على أهمّ المكوّنات المكانيّة المغلقة المثيرة وتحليلها في المكانين المحدّدين في شعره على أساس ما يطالب به مقتضى نصّه الشعريّ ويتلائم مع حدودٍ وظيفيّةٍ معيّنةٍ يمكن أن يجملها أيُّ من نماذجه.

## المكان وأهميّته السرديّة المغلقة:

يعدّ المكان أحد مكوّنات الخطاب السرديّ وتقنيةً هامّةً من تقنياته الفاعلة لوظيفته الاجتماعيّة أو الشحنة الدلاليّة الّــــى يحملها وهو يجدر بالبحث عنه ومتابعته في أيّ نصّ أدبيّ لأنّه يلعب دور دعامة في النصّ بحيث «العمل الأدبيّ حــين يفقد المكانيّة فهــو يفقد خصوصيّته وبالتالي أصالته.» (باشلار، ١٩٨٤م: ٦و٥) للمكان حقلٌ وظيفيُّ زاهــرٌ في إغناء الأوصاف والصور الأدبيّة الّتي تنتج عن نقلٍ بصريٍّ مشحون بالمعاني الجميلة سواء كانت حقيقيّة أم خرافيّة، لكنّ هذه المعاني يجب أن تتوزّع فيه على أساس النســق الفني الذي اندرج فيه ويبني هيكله، ثمّ تعبّر عن حالاتٍ نفســّية خاصّة تتكوّن في القـــارئ من خلال مبادرة الأديب لتقديم الأحداث ثمّ في إثرها تقديم الشخصيّات والصور. (شلاش، ٢٠١١م: ٢٤٩) فضلاً عن أهميّة المكان الفنيّة، له كيانٌ اجتماعيُّ أو والصور. (شلاش، ٢٠١١م: ٢٤٩) فضلاً عن أهميّة المكان الفنيّة، له كيانٌ اجتماعيُّ أو شخصيّة متماسكةٌ تُظهر لما فيه من أخلاقيّة وأفكار ووعي ساكنيه، خلاصة التفاعلات

بين الانسان ومجتمعه ويستطيع القارئ من خلاله سايكولوجيّة ساكنيه وطريقة حياتهم ومدى تعاملهم مع البيئة، أى المكان «عندما ينتقل من مدار الواقعيّ الحياتيّ العادّيّ إلى مدار الفنيّ الروائيّ أو الشعريّ، عرّ من خلال أنفاقٍ متعدّدة نفسيّة وأيديولوجيّة وفنيّة، لكى يصل أخيراً إلى المدار الفنيّ التشكيليّ.» (النابلسي، ١٩٩٤م: ٩٢)

أمّا المكان المغلق أو الضيّق فهو المكان الّذى تحدّها حدودٌ سقفيّةٌ مغلقةٌ من أرجائها المختلفة، وهذا المكان لما فيه من علاقة وطيدة مع حياة البشر، بإمكانه أن يكون في بناء السرد ميداناً لحركة الشخصيّات الرئيسة والثانويّة من خلال عمليّة الوصف الموضوعيّ والوصف الذاتيّ. (الفيصل، ٢٠٠٣م: ٧٦و ٧٥)

هنالك بناءٌ فوقيٌّ للمكان المغلق، يبدى نفسه من خلال حركة شخصيّاتِ فيه ذهاباً وإياباً إليه وسفراً واستقراراً فيه أو يقدر على تقديم الخلفيّة الزمنيّة النّي تقع فيها أحداث السرد، أى يستطيع النصّ السردي أن يخلق مستعيناً بالمفردات المكانيّة المغلقة الإطار الذي تقع فيه الأحداث أو يخلق العديد من الرموز والمنظومات الذهنيّة بحيث إنّ الانغلاق في مكانٍ واحد دون التمكّن من الحركة يسلب من الشخصيّة القدرة على الفعل والتفاعل مع العالم الخارجي أو مع الآخرين (قاسم، ٢٠٠٤م: ١٠٧-١٠٣)؛ فتجرى علاقة تأثير وتأثّر بين الشخصيّة والمكان المغلق الذي يعتبر من العناصر الأساس في بناء هيكلة الشخصيّة الشعوريّة والذهنيّة ويؤثّر في الحالات والتحوّلات الّي تقع عليها كما أنّ لانغلاق المكان دوراً نشيطاً في رفع جودة النصّ السرديّ وتأطير مادّته وتنظيم أحداثه أم الخلفيّة الّتي تنبني أحداث السرد عليها. (أحمدي ويرويني، ١٩٩٤ش:

## ٣. دور المكان في شعر محمّد عفيفي مطر:

إذ اعتبرنا المكان بمثابة جغرافية خلاقة تسهم في فاعلية العمل السردي ورسم الحدث وتأريخيته أو تساعد على معرفة وجهات نظر السارد عن شخصيّات السرد والطبقات الاجتماعيّة التي لها دورٌ في تكوينه (النصير، ١٩٨٦م: ٢٠-١٦)، فقد تمظهرت فاعليّته السرديّة في شعر محمّد عفيفي مطر ليمسك بالأبعاد الدلاليّة والمفهوماتيّة المختلفة

كمفاهيم اللجوء والصيانة والألفة التى تتغيّر فى شتى المواقف على أساس نوع تعامل الشاعر ومقياسه مع الموضوع المرتبط بالمكان ارتباطاً واقعياً أو حلمياً تستلهمه قصائده. يحتلّ المكان فى قصائد الشاعر مكانةً شاهقةً تدور فى رحابه بورة أحداث القصيدة وصورها، ولما فيه من سيطرة يمتلكها على كيان الشخصية وحركاته ونشاطاته، تسير به شخصيّات القصيدة من خلال عدّة أزمنة يمكن مراجعتها فى ماضى المكان حتّى مستقبله، أى لمكان السرد أن يكشف شبكة صلاتٍ تربط الأشخاص بالمجال العيشيّ والأحداث التى تسرد بين طيّاته ربط هويّة وانتماء وذكريّ؛ فالوفرة المكانيّة التى تتميّز بالنماذج السرديّة جعلت القارئ يلتقي بمجموعة من الأحداث الواقعيّة أو غير المتناسقة مع الواقع الملموس فى إطار من الأماكن الحدّدة التى تدعو قارئ القصيدة إلى التعاطف والمشاركة؛ إذ يبدو أنّه لم تأتِ معظم هذه الأماكن اعتباطيّة فى شعره بل انتخبها الشاعر بدقة متنامية لتتلائم مع الحوادث المسرودة والشخصيّات الّـتى تتصرّف لتصنع نطاقاً متكيّفاً مع علاقة تمازج واتساق وتفاعل.

لقد اهتمّ الشاعر عنايةً فائقةً بعرض المكان في شعره بحيث إنّ زحام حضور النماذج المكانيّة واختلافها في حقولٍ عديدة كحقل الوطن والبيت والسجن والصحراء والشارع و... يصوغان موضوع المكان في شعره وحدةً بنيويّةً شاملةً تسهم في سائر الموضوعات والدلالات المختلفة؛ فالتصوّر العامّ لهذه الوحدة المكانيّة بحاجة ماسّة للتعرّف إلى طبيعة الأماكن وتحوّلاتها ووظائفها الفنيّة والفكريّة الّتي لا تتحقّق بالفعل إلّا من خلال تطبيق صورة المكان ودلالاتها في رحاب القصائد ولا في قصيدة واحدة. تتعدّد القصائد التي تطرّق فيها الشاعر إلى موضوع المكان وألوانه بوصفه موضوعاً له مساحة واسعة في تشكيل الجوّ الدلاليّ للقصائد وتقبّلِ الأغاط والأشكال السرديّة ذات الصبغة الجماليّة وهي تشتمل على قصيدة «من ذاكرة الأرض» في ديوان «من مجمرة البدايات» وقصيدة «من ذاكرة الأرض» في ديوان «من مجمرة البدايات» وقصيدة «من دفتر الصمت» وقصيدة «اختراق مملكة محرّمة» في ديوان «يتحدّث الطمي».

أمّا ما تفوح منه رائحة المكان في قصائد المجموعة الثانية فهي قصائد «وطن لمن يشاء»، «مناظر صغيرة من ساحات مدينة ميّتة»، «المسافر»، «كتاب المنفى والمدينة»

في ديـوان «ملامح من الوجه الامبيذوقليسي» وأيضاً قصيـدتي «مملكة اليأس (وطن الإقامـة الدائمة)»، و «مملكة الانتظار والرعدة» في ديوان «رسـوم علي قشـرة الليل» وقصيدة «كتاب السجن والمواريث» في ديوان «كتاب الأرض والدم»، وتضمّ المجموعة الثالثة قصيدتي «وشـم النهر خرائط الجسد؛ الوشـم الأوّل إلى الوشم الرابع»، و «حلم تحت شجرة النهر». فضلاً عن هذه القصائد، إن أردنا أن نلقى نظرةً أدق في داخل قصائد الشـاعر ننتبه إلى انتشـار ملامح المكان في وحدات عدّة من شـعره كوحدة «وطن في عينين» في قصيدة «سـفر في الظهيرة»، وأيضاً وحدتي «الأرض القديمة» و «أرض الرؤيا وشهوة الغرق» في قصيدة «إيقاع الغرق» ووحدتي «مناجات إلى النهر» و «خيانة النهر» في قصيدة «عن الحسن بن الهيم».

## ٣-١-١ تواجد الأمكنة المغلقة إحصائيّاً:

يشيع حضور الأمكنة المغلقة في شعر محمّد عفيفي مطر وينقسم وفقاً لحاجته إلى أمكنة ذات صبغة عامّة يغلب عليها الوصف الموضوعيّ إطلاقاً، وإلى أمكنة ذات معالم خاصّة يتفوّق على معظمها الوصف الذاتيّ غالباً؛ فيستند الشاعر إلى قسمين من الأماكن المغلقة على معالجة الصور والأفكار التي يريد بثها وتوسيعها، ولاسيّما تجد هذه الأمكنة حضورها ساطعاً حين يرى الشاعر نفسه محصوراً بسياج من الوقائع والملابسات المرّة أو العذبة التي أصبح فيها صراع المكان يتطلّب تفاعل السارد واندماجه فيها. من هذه الأماكن المغلقة هي السجن، المقبرة، القصر، المقهى، المسجد، البيت، المسرح، والتي تدلّ الإحصائية التالية على مدى حضورها في شعر محمّد عفيفي مطر:

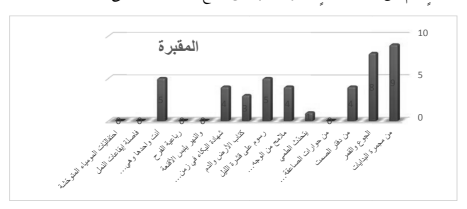


### ٣-١-١ سرديّة الأمكنة المغلقة:

من الآن تحتفل دراستنا بين جميع الأمكنة المغلقة الّتي تقدّم دورها الكمّيّ في الرسم الأعلى، بمكانى «المقبرة» و «المقهى» لما فيهما عن مدلولٍ سرديٍّ مطوّر يراعيه الشاعر من خلال نماذجه الشعريّة:

#### ٣-١-١-١ المقبرة:

إنّ للمقبرة وأماكن الموتى دوراً خاصاً في حياة النّاس إطلاقاً وفي نظرة المصابين والمنكوبين بشكلٍ خاصًّ؛ إذ تتمظهر البؤرة المكانيّة (المقبرة) في كلّ منطقة حيّة يرهن وجودها بوجود الحياة ومن ينام فيها يدلّ على وجود الآخر؛ لذلك تمثّلت شعريّة المقبرة في السرد المعاصر بالطاقة التوليديّة الكبيرة بحيث قد تنتمى حيويّات السرد إلى أداء وظيفتها الفضائيّة في النصّ الأدبيّ. (السعدون، ٢٠١٧م: ٢٧) يتحدّث محمّد عفيفي مطر عن المقبرة ويرمى إليها في شعره بوصفها فكرةً شائعةً تنتشر ملامحها في أرجاء أعماله الشعريّة؛ فاستخدم لفظتها في جميع قصائده ٤٢ مرّةً يرتبط موضوعها في معظم نصوصه بثيمتى الحياة والموت غالباً، وخاصّةً حين يوسّع الشاعر صراعاته وهواجسه التي تشغل باله ويصف حجم المعاناة التي يتعرّض لها في حياته، تجلو رحابة العلاقات الدلاليّة المتقاربة والمتباعدة التي تأخذها مفردتها ويعاملها الشاعر في مواقف متعدّدة من شعره، ولكن الان يجدر أن نسدّد خطانا ونؤكّد على دعوانا عبر الاتيان بإحصائية شاملة تنمّ عن مدى مكانة تملكها القبرة في جميع دواوينه كما يلي:



كما يتضح في الرسم الأعلى أنّ ديوان «من مجمرة البدايات» شقّ غبار أنداده بتواتر لفظة المقبرة فيه ثماني مرّاتٍ لما فيه من قدرة كبيرة على لفت انتباه المتلقّي وتوطيد الدلالة في ذهنه حيث يكون هذا التكرار متمثّلاً في توجيه الدلالة وتماسك مقاطع النصّ. في الواقع يعدّ هذا الديوان مجمرة انصهار القيم الإنسانيّة الّـــــــــــى تبلغ حالة اضمحلال وانهيار بجانب حيازته ألفاظاً مريبة وحزينة يزوّدها الشاعر بكثير من الاستعارات والكنايات والتشبيهات التي ينمّ جميعها عن وجع وحرقة ملتهبة لا يُدري كنهها. بعدما ينتهي الحديث عن ديوان «من مجمرة البدايات» يبدأ دور ديوان «الجوع والقمر» بتواتر القـــبرة فيه ثماني مـــرات وهو ديوان يقدّم جانباً من جوانب موقف الشاعر الحدد عن واقع الحياة الذي ربّا يصل إلى مستوى رفضه ومواجهته على تشكيل يوتوبيا الكون؛ لذلك كأنّ هذا الديوان الّذي يحمل فيه قصيدةً طويلةً بنفس التسمية، تقع فيه الشخصيّة في رحلة دائمة من الميلاد إلى الموت ومن الموت إلى الميلاد بحيث كأنّ الديوان «تجسيد جــدل الظاهرة الكونيّة في تصارعها الدائم، كشـفاً عن بذورهـا الخلّاقة، ونفياً لعناصر الجدب فيها» (عصفور، ٢٠٠٩م: ١٩٨٨).

من الآن فصاعداً نشاهد تساوى نسبة استخدام المقبرة في الدواوين الأخرى ك «رسوم على قشرة الليل» و «أنت واحدها وهي أعضاؤك انتثرت»؛ إذ جاءت المقبرة في كليهما خمس مرّاتٍ، ثمّ تأتى دواوين «من دفتر الصمت»، و «ملامح من الوجه الأمبيذوقليسي»، و «شهادة البكاء في زمن الضحك» التي تكرّرت لفظة المقبرة فيها أربع مرّات، ولكن في الدواوين الأخرى يتقلّص عدد تواتر المقبرة ويقلّ من كميّة حضورها. أمّا من عيون القصائد التي عني فيها عناية فائقة بتوظيف المقبرة هي قصيدة «الشمس التي لاتشرق الشظايا» التي حصلت على خمس مرّاتٍ من تكرارها؛ إذ هي قصيدة اجتماعية دراميّة تنضوى تحت ديوان «الجوع والقمر» وتتحدّث رمزياً عن ملابسات مصر العسيرة في أيّام الحرب المسمّاة بـ "فيتنام مصر" والخسائر الماليّة والنفسيّة التي تركت من نتيجتها. تلاحق هذه القصيدة قصيدة «من ذاكرة الأرض» و «جسدان.. وثالثها» تتساويان معاً في امتلاكها ثلاث مرّاتٍ، ومن هنا تنتشر لفظة المقبرة في القصائد

الأخرى بقلّةٍ ودون المزيد من إلحاح وتأكيدٍ أكثر.

إنّ حضور المقبرة في شعر محمّد عفيفي مطر ليس بمجرّد اسم وحالة بل تتنوّع مفاعيلها في نصّه بتتابع؛ إذ تقدر المقبرة في شعره على سرد تسلسل مسار تداعيات مختلفة تذوّقها الشاعر في ساحة الغربة والألفة أو تلتحم بلغة الوداع والبحث عن بداية جديدة. تعدّ المقبرة عند عفيفي مطر مكاناً من أماكن خفيّة تجلى تأمّلات العزلة وأحلام اليقظة إبّان اللجوء والبحث عن الحماية والاستقرار، ولاسيّما حين يفقد مكانه في الواقع يستعيد علاقته وتجربته مع المقبرة مثلما ينتج الشاعر الجاهليّ الطلل مكاناً للذكرى واستعادة القيم.

على الرغم من أنّ مفهوم المقبرة يتقمّص عند الشاعر شتّى العلامات والإشارات، يتحوّل في معظمها إلى مكان للذات وتتميّز بلغة خاصّة تستحضر أبعادها المكانيّة من المشاهد البصريّة النّي يجدها الشاعر في أرجائها. ولتحقيق هذه المشاهد البصريّة ترتبط الكثير من دلالات المقبرة في شعر عفيفي مطر بمواضيع الحياة وظواهر البيئة؛ فتعتمد بنية المقبرة في شعره على مقادير الانطباع والتأثّر لتشكيل صورة ثنائيّة ترتبط بالوجود الداخليّ وتتجاوب مع مثيرات الخارج، وهذا التنسيق بين كوامن العالم الداخليّ ومثيرات العالم الخارج هو نهج الأشكال والظواهر الذي تقوم عليه محاولات باشلار (غرياس، ١٩٧٠م: ٥٠)، أي يتكوّن إنتاج الدلالات والصور الخفيّة من خلال تغطية كلّ المساحات الخارجيّة، وبينها يجب أن يتمّ اختيار ما له أشدّ تدخّلاً وعلاقةً مع حالات الوجود الإنسانيّ.

إنتاج دلالة المقبرة وصورتها العامّة في شعر عفيفي مطر يتعلّق بالأحاسيس المتناقضة التي يوجّهها الشاعر مباشرة أو غير مباشرة إلى اكتشاف هذا المكان وتأطير أبعاده. وهذا التناقض في الأحاسيس والتعابير المختلفة ينتج عن حاجة حالة نفسيّة تعيشها الشخصيّة آنذاك وتنعكس على رؤيته عن المقبرة وتصبح متعدّدة منتمية إلى حالتها حتى يفقد المكان دلالته الحقيقيّة وتحضن دلالات جديدة مرتبطة بحقيقة الواقع النفسيّي للشخصيّة (الحربي، ٢٠٠٣م: ٤٤)؛ فالمقبرة تولد في مخزون الشاعر نتيجة المطابقة بين صياغات ظاهراتيّة تتشكّل ضمن علاقات نصيّة خفيّة تغلب على سرديّة أشعاره وتجلو

بين ثنائية فضاء المقبرة وخوالج الشاعر الذاتية والاجتماعية وهي علاقات تتوجّه إلى مستوى الاعتراف بالوجود الفانى خلف الصور المرئية؛ للمعرفة الأكثر عن إنتاج المقبرة الدلالي في شعر عفيفي مطر نقوم بتقسيم ثنائيتها التجربية إلى النظرتين المتشائمة والمتفائلة اللتين يكن أن نتعرّف إليهما في ما يلى:

# (أ) مقبرة الألم والكآبة:

قد يؤلّف المكان / المقبرة لوحةً شعريّةً مليئةً بالحزن والأسي، وملوّنةً بتداعيات الغربة ومرارة التجربة؛ إذ يكون بإمكانه أن «يتحوّل إلى مكان معاد وإحساس البطل به يتضاعف ويزداد قسوةً بفعل إحساسه المرير بالخوف فيبدو الزمن طويلاً جدّاً فالمكان في هذه الحالة يغادر موقعه الجديد التقليديّ ويصير عنصراً فاعلاً يعبّر عن نفستية البطل.» (على، ٢٠١١م: ٢٠٤) تتشكّل النظرة الحزينة إلى المقبرة لدى الشاعر وتنمو إلى مبلغ لا يألو فيه جهداً أن يزيد بها من مدى التفاعل بين أحداث النصّ وقارئه، ويحرص على توظيف ألفاظها المثيرة التي تدلّ على دراميّة هذا المكان المغلق ومأساويّته؛ لأنّ المقبرة لها أن تبثّ في مفردتها شعوراً بالرهبة بحيث تستطيع صورتها في عالم الشعر أن تبعث على تضايق النفس وقبضها؛ فهذه السوداويّة في المقبرة تعود إلى معدّلٍ تصادف الشاعر فكرتها أو تخطر في باله أحداثها ثمّ تتحوّل إلى صراع ذاتيّ واجتماعيّ كبيرين. (حمودة، ٢٠٠٦م: ٢٠٤)

تعدد المقبرة مكاناً واقعياً معادياً، له وقع بالغ في نفسية الشاعر، يستثمر وصفها المأساوي الحزين وصفاً افتراضياً متخيّلاً ويوضّح فيها مدى ألم وشقاء يشعر به. لقد الستطاع الشاعر أن يظهر المقبرة من خلال التركيز علي كافّة تفاصيل هذا المكان للشخصية الّي لا ترغب في التواجد عندها، بل الظروف الصعبة أرغمته أن يجسّد جثمانه فيه تجسيداً افتراضياً؛ فإنها مكانٌ ضيّقٌ أصبح محجوزاً مغلقاً في داخله ويكون خطّاً فاصلاً بين الواقع والأمل. إنّ اهتمام الشاعر بالآلام والظروف القاسية التي تعيشها الشخصية داخل المقبرة، يعكس صعوبة موقفه الراهن رمزيّاً مشبهاً لما يلحق بالجسد من تحوّل وانهيار فيها، هذا الشبه له أن يرتقى بشأن المقبرة ويزيد من قيمتها بالجسد من تحوّل وانهيار فيها، هذا الشبه له أن يرتقى بشأن المقبرة ويزيد من قيمتها

كمكان يملك خصوصيةً وتمثيلاً لمصاعب الحياة ومتاعبها:

كُنْتُ فِي القَبْرِ عِظَاماً تَتَعَرَّى
تَشْرِبُ الأَرْضُ اسْوِدادَ العَيْنِ
تَلْتَذُّ شِفاهُ الأَرْضِ مِنْ خَمْرِ عُرُوقِي
وَبِصَدْرِى طَائِرٌ يَشْرِبُ مِنْ قَلْبِي رَحِيقِي
طَائري الأَخْضَرُ مِنْ عام عَلَى قَبْرِي يُطِلُّ
مُنْذُ أَنْ هاجَرَ مِنْ صَدْرِي لَمْ يَرْحَمْهُ ظِلُّ
شَبِعَتْ مِنْ جَسَدِي الأَرْضُ وَغَطَّتْ فِي كراها

وَأَنا فِي غَفْوة الأرْض انْسَلَلْتُ (عفيفي مطر، ١٩٩٨م، ج١: ١٥٢و ١٥١)

إنّ المدلول المباشر الّذي ينطوي عليه النصّ هو الانسحار الذاتيّ المختلق في المقبرة لل "أنا" الشاعر الذي لا يريد أن يندمج في مناخ ذبذبات المجتمع وشخصيًا ته الحقيقيّة؛ فيلجأ إلى الزفرات الشعريّة الّتي تُظهر بصدق حقيقة المعاناة وتبرز لديه عظمة البلوي والمأساة، ولكن تنساب زفرات السارد الحزينة في الطبيعة بمظاهرها وصورها العديدة. بناءً على هذا المكان لم يقتصر هنا الشاعر على البعد الأرضيّ وتجليّاته الطوبولوجيّة العالمة الكانيّة) بل يدعم النصّ بتشاكلات أخرى كتشاكل ألفاظ الجسد (عظاماً، العين، شفاه الأرض، بصدري، قلبي، جسدي) وتشاكل الأرض (تكرار الأرض أربع مرّات)، تشاكل الطيور (تكرار الطائر مرّتين)، تشاكل السكرة (تشرب، خمر عروقي، عشرب من قلبي رحيقي، كراها، غفوة الأرض)، وهذه التشاكلات الّتي تنضوي تحت عطاء المقبرة يسمّونها من أجل هيمنة المكان عليها بالتشاكلات الّي تشكيل بنية تعبيرهم تدخل هذه التشاكلات في «منظومة الحكي، تتجلّى أهميّتها، في تشكيل بنية المحكان ودلالتها على غط الحياة القائمة فيه، وبذلك تنتقل من مستوى الانبناء إلى مستوى الدلالة.» (أحمد، ٢٠٠٥م: ١٣٦) هذه المعطيات حينما تدخل في النصّ السرديّ، منطعاً من بنية المقبرة وسمةً فاعلةً في سير الحادث فيها ليحقّق موقفه الّذي هو المدلول مقطعاً من بنية المقبرة وسمةً فاعلةً في سير الحادث فيها ليحقّق موقفه الّذي هو المدلول مقطعاً من بنية المقبرة وسمةً فاعلةً في سير الحادث فيها ليحقّق موقفه الّذي هو المدلول

<sup>1.</sup> Topology.

الأساس في السطر الأخير (أنا في غفوة الأرض انسللت) عن انبناء المكان، يعنى أنّ الموت في المقبرة تحت الأرض والضغط الجسديّ الّذي فيها، أكثر تجسيداً وتمثيلاً لتبلور آلامه ومصاعبه، وتساعد هذه الصورة الأليمة وتدهورها أدوارٌ أخرى يرتّبها الشاعر لعناصر الطبيعة الّتي ترهن حياتها بموت الشخصيّة كالأرض الّتي تعدّ طعامها من جثمانها والطائر الّذي يلوذ بمقبرتها ويشرب من وجودها.

يستطيع فضاء المقبرة الدراميّ أن يشمل جزءاً من الفضاء العامّ ويصبح طريقةً وحيدةً لعكس ماضى الشخصيّة السرديّة وذكرياتها وعاداتها وطقوسها ويحفل بدلالاتٍ ورموز اجتماعيّة وثقافيّة متعدّدة (بركان، ٢٠٠٤م: ١١٤) وقد يدلّ فضاء المقبرة في شعر عفيفي مطر على اتساع مجالات البؤس في عالم أرحب ويتزامن مع حوارٍ مباشرٍ يتحقّق مع الماضى كما نراه في قصيدة "بكائيّة" بعدما يخاطب طفولته، يبسط فضاء المقبرة ويجليه في رثاء ضياع الأرض إطلاقاً ويقول:

وَهَبْتَني فَجِيعَةَ الميلادِ

مِنْ رَحِم الرَّمادِ

فِي أَرْضِنًا – المقْبرةِ البارِدَةِ العُرُوق

يا قَمَرَ الطُّفُولَة

أَبْكَيْتُك فِي أَغْنيَتِي الضاحكة المخْبُولَة

أَبْكَيْتُك فِي طِينَتِنا المجبُولَةِ

مِنْ غَرِين الموتِ وَمَطَر الحَياةِ.. (عفيفي مطر، ١٩٩٨م، ج٢: ٤٦)

يشير هنا الشاعر من خلال استدعاء المكان الواسع (الأرض) والمكان الضيق (المقبرة) وإدماجهما معاً إلى تجارب العزلة والكابة ليعكس أكثر من مستوى ألم وفجيعة إنسانية تسجلت في ذاكرة الشعب المصري وهي قضية ضياع الأرض ونهبها منذ القديم إلى الزمن الحالي. علماً بأن تأويل المقبرة في النص السردي «يوصلنا إلى أنّه يرمز أوّلاً إلى الذكريات الأليمة» (قوادرية، ٢٠١٦م: ٦٤)، تحمل المقبرة في هذا المقطع لوحدها إشارة إلى كابة يحياها الشاعر في حياته منذ صغره، وهذه الكابة المتجذّرة تترعرع

١. الغرين: الوحل.

شيئاً فشيئاً لتعود بذاكرة الشخصية إلى الوراء وتسترجع طفولتها القاسية وتفيض ثمّ تنتهى إلى الغربة الواسعة التى تغمر حدود الأرض. تظهر هنا ملائمة جليّة بين الثنائيّات الضدّيّة التى ينتجها هذا المكان عند جدليّة الداخل والخارج أى بين الهلاكة الكاملة في المقبرة وخيبة الأمل الجمّة بالنسبة إلى استعادة الأرض؛ إذ بعد تحوّل المقبرة من وظيفتها الجوهريّة وتدفّق مأساتها في كلّ الأماكن، يتورّط جلّ الأرض في الهلاكة ويرافق إنقاذها اليأس وخيبة أمل كاملة بحيث ربّا تفضى كلّ المحاولات المستميتة على إخراجها من الموقف الراهن إلى الهزيمة والفشل؛ لأنّ الأرض والمقبرة حسب تعبيره باردتا عرق وأصيبتا بالفجيعة منذ ميلادهما.

## (ب) مقبرة الألفة والخصب:

قد يعدل سرد المقبرة في شعر محمّد عفيفي مطر عن مضمونها السائد ويفقد الموت فيها مفهوم الألفة والخصب، وتتقبّل فيها مفهوم الفناء بحيث تحوم وظيفتها هذه المرّة حول مفهوم الألفة والخصب، وتتقبّل دلالة جديدة تلهم النضارة وتجديد الحياة؛ لذلك ليحوّل الشاعر معنى المقبرة من الرؤية السرديّة الموحشة، يخرج من فضاء جوفها ويتطرّق إلى مكوّناتٍ خارجيّةٍ تحدق بها ويقول:

زَرَعْتُ عَلَى القَبْرِ زَيْتُونَةً (فِي رُؤى النَّومِ) مَدَّتْ ظِلالُ الفُرُوعِ مَدَّتْ ظِلالُ الفُرُوعِ وَأَثْقَلَها الزَّهْرُ حَتَّى انْحَنَتْ.. كَنْتُ مِنْ فَرْ حَتَى أَتَشَقَّقُ

كالطَّمْي مِنْ قَهْقَهاتِ الدُّمُوع

وَتَطْلَعُ مِنْ جَسَدِي غابَةٌ وَتشَقُّ السَّنابل (عفيفي مطر، ١٩٩٨م، ج٢: ٢٣٦)

لقد اعتمد هنا الشاعر لتكريس النظرة الإيجابيّة إلى المقبرة على الرؤية المشهديّة الموضوعيّة لها إذ يبادر السارد في عمليّة سرده وصف المكان من خلال وعى الإنسان له وعياً خارجيّاً أو رؤيةً خارجيّةً تتسم بالبصريّة، في الواقع «يتمّ اللجوء إلى ما أسميناه بالفضاء الواصل بالخارج بحثاً عن فسحةٍ للتنفّس خارج لحظات الضيق.» (جندارى،

بعناصر البهجة والأمل، منها تزويدها بجماليّات الطبيعة القرويّة كالزيتونة والزهر والغابة بعناصر البهجة والأمل، منها تزويدها بجماليّات الطبيعة القرويّة كالزيتونة والزهر والغابة والسنابل الّتي تصنع تفاصيلها المشهديّة.كلّ الأبعاد الدلاليّة الّتي تبدأ بتكوين التجدّد والخصب في المقبرة تعتمد على فعل الشخصيّة على زرع الزيتونة فيها ليشكف منذ البداية الرمز اللغويّ عن سياقها الثقافيّ والواقعيّ، وهنا تنبري المقبرة في سياقٍ تأريخيًّ وُلد فيه النصّ ليأخذ هذا القطاع منه أبعاده الثقافيّة؛ فشجرة الزيتونة فضلاً عن جمالها وروعتها وخضرة مستمرّة تملكها، تحظى بقدسيّة كثيرة في البدان العربيّة ولاسيّما تحمل في الخطاب الثقافيّ رموزاً موحيةً تتّجه إلى صمود الأرض وبقائها (روشنفكر وپورحشمتي، الخطاب الثقافي رموزاً موحيةً تتّجه إلى صمود الأرض وبقائها الروشنفكر ويورحشمتي، في المقبرة فكرة العودة والخصب اليّ توطّد موضوع علاقة الذات المتبادلة مع قسمها الخارجيّ؛ فتستمرّ فكرة بثّ الحياة في النصّ بالزيتونة وتنمو في مخيّلة السارد (في رؤى النوم) حتّى تتحوّل إلى غابةٍ كثيفةٍ ليصنع منها مكاناً يو توبيّاً مفترضاً.

## (ج) مقبرة الموت والبعث:

قد يتوغّل الشاعر عند استحضار المقبرة وتخصيبها على أكثر من مستويين من السرد، من هذه الحقول والمستويات إشارة الشاعر إلى موت الشخصيّات المعاصرة وفي المقابل بعث الشخصيّات الأسطوريّة الّتي تصنع لديه رؤيا ذاتيّة ذات أبعاد حضاريّة للكينونة الفرديّة الجماعيّة، وهذه الاستعانة بالأسطورة في النصّ السرديّ لدى بول ريكور ايبدى بنوع ما شكلاً من أشكال خطاب تأريخيٍّ يرتبط بأفق توقّع السارد اليوتوبي، أي إعادة اكتشاف المكنات المكبوتة في المعنى الماضي وكشف عوالم ممكنة في الواقع الحاضر. (بلخن، ٢٠١٤م: ١١٦) ومن خلال هذا المعتقد قد يرد الشاعر في عالم جديد من تواجد المقبرة ويسوق دلالتها إلى صراع حربي يربط بين الحدث القديم والمعاصر حيني الحرب المصريّة العثمانيّة الأولى والثانية أو ما يعرف بحروب الشام الأولى الّتي نشبت بين محمّد على باشا والسلطان العثمانيّ أثناء حرب الاستقلال اليونانيّة — بحيث نشبت بين محمّد على باشا والسلطان العثمانيّ أثناء حرب الاستقلال اليونانيّة — بحيث

يعيد الشاعر بناء هذه المعركة في خياله ويعرضها بتخصيب المقبرة على المستوى المعرفي التأريخي عن طريق استدعاء مجموعة من شخصيّات كبيرة لا ينبغي للقارئ أن يمرّ بها مرور الكرام وهي شخصيّات كسقراً ط وأفلاطون تقوم من قبورها بعدما تدفن جثّة السلطان وجيشه بلا أكفان:

سَنَدْفِنُ جِيفةً السُّلْطانِ

سَنَدْفِنُ جَيْشَك الترُّكي مَدْحُوراً بِلَا أَكفان سَنَهْوِي فِي تُرابِ الأَرْضِ أَعْلامٌ بِلَا أَلُوان وَنَرْفَعُ راية الحُرِّية الحَمْراء في الدُّنْيا

وَتَحْيَا مَرَّةً أُخْرَى شُمُوسُ الفِكر في اليُونانِ

وَيَزْحَفُ مِنْ قُبُورِ الثَّلْجِ سُقْراطُّ وَأَفْلاطُون (عفيفي مطر، ١٩٩٨م، ج١: ٣١و٣٠)

لقد تكوّنت فكرة المقبرة في هذا الحديث الداخليّ وراء كواليس النصّ وتصل إلى ثنائيّة الموت والبعث عن طريق تهويل الموت (سندفن جيفة السلطان، سندفن جيشك التركي، ستهوى في تراب الأرض) في حديث السارد عن الشخصيّات المعاصرة وجعلها أمام علامات البعث (تحيي شموس الفكر، يزحف سقراط وأفلاطون من قبور الثلج) في الشخصيّات التأريخيّة ليجعلهما في مقام المقابلة والتمييز من جانبين: أولهما نسبة الموت إلى الشخصيّات المعاصرة (السلطان وجيشه) وسلبها من الأساطير اليونائيّة (سقراط وأفلاطون) وثانيهما هو تفضيل هذه الأساطير بنهجهم نهجاً فكريّاً وأدبيّاً (شموس الفكر) على خصومه الدعاة للحرب والمعركة؛ ففي بداية السطر يبقى مفهوم الفناء والموت ثمّ على خصومه الدعاة للحرب والمعركة؛ ففي بداية السطر يبقى مفهوم الفناء والموت ثمّ صورة الانبعاث لا تأخذ من الأسطورة إلّا فكرة عودة الحياة. في الواقع تبرز ثنائيّة الموت والحياة في حياة الشاعر المعاصر عادةً لتنمّ عن رهافة شعوره وقلقه من التحديّات القاسية الّتي تعرّض لها وطنه وتشرّد بها أهله وهي هواجس خالدةً لا تفارق الشاعر بل اتتحوّل لديه إلى ثنائيّة تعرف بثنائيّة الموت والحياة فيها إلى المباشرة في إعلام تتحوّل لديه إلى المباشرة في إعلام الشعريّ عن المقبرة وفكرة الموت والبعث فيها إلى المباشرة في إعلام يتوجّه الخطاب الشعريّ عن المقبرة وفكرة الموت والبعث فيها إلى المباشرة في إعلام يتوجّه الخطاب الشعريّ عن المقبرة وفكرة الموت والبعث فيها إلى المباشرة في إعلام

١. الجيفة: الجُثّة المُنتنة.

المواقف وعلى لسان السارد بصيغة المتكلّم مع الغير؛ فينزع الأسلوب في هذا النموذج الشعرى إلى الإبلاغ منذ بداية النصّ حين يكرّر الشاعر خطابه الملحميّ مرّتين بفعل «سندفن» الّذي يَعدُ فيه بموت أعدائه، ولكن لا يكتفى في خطابه بنقل الخبر بل صوت السارد يكشف عن موقف ثوري يرافقه أسلوب التحريض على تحقيق الفعل وطلب تبنى خيال واحد يدعو إلى استمرار المقاومة والدفاع عن الأرض.

### ٣-١-١- المقهى:

إنَّ المقهي مكانٌ مغلقٌ يتعلَّق بالفضاء العامِّ من مناخ القرية أو المدينة، يتوجُّه إليه البشر بوصفه مكاناً اجتماعيّاً يملأ أوقات الفراغ وأزمنة الترويح والتعزية، في الواقع أثناء «تأطير الفراغ والوقت الضائع الّذي تحسّــه الشخصيّة فتلجأ إلى المقهى بغية قتل الوقت الفائض عن حاجتها، ويخضع ارتياد الإنسان إلى مثل هذه الأماكن إلى إرادة شخصيّة تنبع من الرغبة في تبذير الوقت، أو لحاجاتٍ أخرى محدّدةٍ.» (ابن موسى، ١٣٩٠ش: ١٢٥) وهذا المقهى في العمل السرديّ نقطة تلاق وتفاعل مع الشخصيّة، يقبل عليه السارد ليقدّم في النصّ السرديّ تفصيلاً متكاملاً من موضوعين رئيسين وهما المقهى والشخصيّة ثمُّ تلى ذكرهما تفاصيل الأحداث والملامح التأريخيّة الّتي تساهم حسب دورهــا ووظيفتها في إظهار النصّ الأفضل .(النصير، ١٩٨٦م: ٥٠) هذا وقد اســتخدم محمّد عفيفي مطر المقهى في دواوين وقصائد عدّة، ولكن لم يكن استقباله لمفردته كسائر الأمكنة المغلقة استقبالاً مرموقاً؛ فهو على أساس ما تمّ من فحص شامل في جميع أعماله الشعريّة، حصل توظيفه ١١ مرّةً بحيث كانت العناية به في بضعة دواوين شعريّةٍ فحسب، بينما كان نصيب ديوان «احتفاليات المومياء المتوحّشة» خمس مرّات وهذه الكمّيّة من المبالاة بموضوع المقهى جعلته في بؤرة العناية قياســاً إلى الدواوين الأخرى؛ إذ يتناول هذا الديوان تجربة رحيل الشاعر إلى العراق، إذ بقى منفيًّا في داخله حتّى زمن عودته إلى قريته في مصر؛ فتفعم أشعاره في هذا الديوان بأحداث مفجئة شاهدها بأمّ عينيه في بواكير التسعينات من القرن المنصرم على مواجهته للسلطة ومضاعفات أليمة لحقت به من بشاعة اعتقاله وسجنه وتعذيبه في الغربة (العراق) ممّا كان مصدر إلهام لهذا الديوان.

يلحق هذا الديوان في الاحتفاء بالمقهى ديوان «من مجمرة البدايات» الذي يعدّ ديوانه الأوّل الذي أنشده في مطلع الخمسينات، استخدمه أربع مرّات؛ فهو أيضاً ديوان يستعير مغزاه من ذكريات الشاعر لمدّة خمس سنوات قضاها في الغربة. هذا وقد استعمل الشاعر لفظة المقهى في ديوان «رسوم على قشرة الليل» مرّتين ولا يتجاوز هذا المبلغ. أمّا القصائد الّتي تحمل المقهى فتشمل قصيدة «احتفاليات المومياء المتوحّشة» الّتي شمّى ديوان أيضاً بنفس التسمية على شرفها، يقدّم الشاعر هذه القصيدة إلى طفلته ويشفق عليها في عنف الأحداث الطارئة الّتي تتعدّى مدى إطاقتها وتحمّلها؛ فتحمل هذه القصيدة لوحدها كلمة المقهى «ثلاث مرّات وقصيدة «الصوت والقمر واللصوص» أيضاً تساويه في هذا العدد ثمّ يتضاءل عدد استخدامه في سائر القصائد حتّى يبلغ مرّتين في قصيدتي «كتاب السجن والمواريث» و «الموت والدرويش» وفي نهاية المطاف مرّة واحدة في قصيدة «كلمات حبلي».

مع أنّ المقهى في معظم الأعمال السرديّة المعاصرة يعدّ من الأماكن الروائيّة الرئيسة ويحظى وصفه بانسجام متكاملٍ مع تقنيات السرد وتقنيات تيّار وعى السارد، ولكن يهدف إليه اليوم كأحد الأماكن الفرعيّة في النصّ (يوسف، ٢٠١٥م: ٢٠١٩و١١٠)، لم يكن المقهى في شعر عفيفي مطر مكاناً يختلف إليه على تزجية الوقت وتصريف أيّامه فحسب بل يكون مختبراً يختبر فيه الشاعر تجاربه وأحاسيسه، وبما أنّ عفيفي مطر كان شاعراً معزولاً عن وصف مناخ المدينة ومظاهرها، يعتني في شعره بالمقهى من منظار القرية، أي يعتمد على جماليّات الطبيعة في تشكيل المقهى المدنيّ ليأخذ قسطاً من الراحة من ضجّات المجتمع المشحون بالصراخ والفوضى، ولكن يبدو أنّ المقهى أكثر من كونه ملاذاً لمن يختلف إليه طلباً للراحة والسكينة، يصبح في شعره مكاناً متورّطاً في عمق الأحداث المريرة ويرافق ضوضاء وتزاحماً ينفر منه الشاعر بحيث يتراءى أنّ التواصل الانسانيّ المريرة ويرافق ضوضاء وتزاحماً ينفر منه الشاعر بحيث يتراءى أنّ التواصل الانسانيّ فيه يواجه حالةً من التصادم والصراع؛ فيظهر المقهى في شعره أشبه بمكانٍ إعلاميّ يشارك في تطوّراتٍ تقع في المجتمع وهذا الازدحام البشريّ فيه يعرّضه لما يثيره من اضطرابات وفتن تنزع إلى بثّ الفوضى.

إنّ المقهى فى شعر عفيفى مطر مكانٌ فرعيٌّ مغلقٌ يملك وجوداً متحرّكاً وينصهر مضمونه فى النصّ بجانب الأمكنة المختلفة الأخرى، ثمّ يأتى رمزه على تكملة صورة وفضاء يقصد السارد المزيد من شحنه السرديّ وتكثيفه الدلاليّ؛ لذلك المقهى فى شعره أكشر من كونه مكاناً حقيقاً بالإقامة ليتجدّد على البقاء والتوقّف، مكان انتقالي ومعبر أساسيّ يتجدّد فى الظروف والملابسات الشتّى الّتى تحدق بالشخصيّة أى يتجدّد المقهى لتكميل الحبكة وتحرّك الشخصيّة فى لحظة معيّنة من مسيرة الأحداث وسردها.

## (أ) مقهى اللجوء:

يعـد المقهى في المخيّلة الشـعبيّة مكاناً يقصده النّاس ليرتاحـوا قليلاً من عناء أيام عسـيرة أمضوه؛ فالمقاهى عندهم تسـتطيع «امتصاص هموم الإنسان زيادةً على أنّها تشـكّل مهرباً من المصاعب والأزمات» (الحيسن، ٢٠٠٥م: ١٢٧) وهذا المقهى في شعر عفيف على مطر قد يفيد هذا المضمون ويكون مهرباً من مصاعب البيئة بحيث يبدو له البيئة بكلّ رحابتها لا تسـتطيع أن تتدارك لهيب جوارح الشاعر بل تزيد من ألمه النفسيّ؛ فسرعان ما يجنح الشاعر إلى عالم بديل آمن وهو لا يجد ملاذاً مطلوباً ينسى فيه ضغط أيّام الغربة إلّا فضاء المقهى الذي تحتمى به ذات الشاعر؛ فهـو يوصف في مواجهة المخاوف ويوحى له بنوع من الطمأنينة، لكنّها طمأنينة مغلقة ترافق الخوف وهواجس العالم الخارج؛ فيرى القارئ أنّ السارد في قصيدة «احتفاليّات المومياء المتوحّشة» فضلاً عن اهتمامه بالحالة التي تجسّدت في شـاعر افتراضيّ قصد المقهى خلاصاً من ضغوط الطبيعة العنيفة، يهتمّ بصورة المقهى وتفاصيله أيضاً ويقول:

اللَيْلُ صَقيعٌ \، وَرَوائِحُ لَحْمِ الإِنْسَانِ الْمَشْوِيِّ طَرائدُ مُنْسَرِحِ الرِّيحِ، الشَّاعِرُ يَتَلَقَّطُ الجَمْرَ جَوارِحِهِ وَيَيلُ إِلَى المَقْهَى يُحْصِى مُنْهَلَّ الدَّمْعِ، يُرْتَبُهُ أَوْزاناً أَوْزاناً، يَتَحَيَّرُ فِي وَتد مَفْرُوقَ الْوُ

١. الصقيع: البارد.

٢. يتلقّط: يجمعه من ههنا وههنا.

٣. وتد مفروق: (العروض) ما تركّب من حركتين بينهما ساكن.

مُجْمُوعٍ\، يَسْتَرْجِعُ آثارَ يَدَيْهِ الرَّاعِشَتَيْنِ عَنِ الأَكْوابِ وَأَيْدِى الأَصْحَابِ وَحِبْرِ الصُّحُفَّ وَقُرْصِ

الهاتف وَالمُنْديل الوَرَقيِّ، وَيَرْقُبُ أَعْيُنَهُم (عفيفي مطر، ١٩٩٨م، ج٣: ٤٦٠ و٤٥٩) من الملاحظ أنّ الشاعر بمنح هنا صورةً فتوغرافيّةً للمقهى، فهو من خلال وصفه يركّز على تفاصيل هذا المكان كالأكواب وأيدى الأصحاب وحبر الصحف وقرص الهاتف والمنديل الورقيّ وكلُّ شيء فيه، في الواقع هذه النظرة الجزئيّة إلى أرجاء المكان في السرد ضربٌ من تقديم التصوير الفوتوغرافي لما تراه عين السارد أو يتبادر إلى ذهنه من أشياء وأغراض داخليّة في المكان الّتي ترتبط بالشخصيّة المعنية وتكون صديّ لها ولأحداثها (عزّام، ١٩٩٦م: ١١٧-١١٥)، وهذه الأشياء في المقهى ترتبط بالشخصيّة وتثير عنايته نحوها؛ إذ كلّ شــىء في المقهى يمكن أن يكون مشبهاً لفضاء خارجيٍّ جرّبه الشاعر قبل دخوله فيه؛ فتنتج هذه الأجزاء في المقهى ثنائيّات تتمحور حول مفهوم الداخل والخارج؛ إذ إنَّ كلُّها توحي بوجود هذه العلاقة وتدلُّ على فصل بين عالمين وهما عالمٌ داخليٌّ يرصد ملامح واقع الحياة أمام عالم خارجيٌّ يشــحن بقساوةٍ ينشرها الليل وتساعده الريح، فهي تثير انتباه الشاعر وتقلقه، لأنّه هاربٌ من مخالب الليلة القاسية؛ فدلالة الطبيعة ترتبط هنا بقلق الشخصية وتزيد من تفاقمه واستطاع السارد أن يحجب ذلك القلق من خلال المقهي؛ فهو أصبح في هذا المقطع دالّاً على الأمان والاستقرار لدى الشخصية، ولكن وصف الشاعر لتفاصيل المقهى منفردةً وبدقّة تدلّ على بساطة ثقافته وتعدّدها بسبب ارتياده القليل إليه واختلاطه القليل مع روّاده؛ فيتأثّر بلوازم المقهى ومن فيه منذ دخوله بحيث ينظر إلى جميع أشيائه بحسّاسية بالغة ويرقب عيون الآخرين.

### (ب) مقهى الزمن:

من حيث إنّ «للمكان في العمل القصصيّ المتخيّل مكانة ذلك أنّ الأحداث حتّى ولو كانت داخليّةً حميمةً تحتاج إلى إطارِ تدور فيه احتاجها إلى زمن تشغّله» (العمامي،

١. وتد مجموع: (العروض) ما تركّب من حركتين بعدهما سكون.

٣٠٠١م: ٥٥)، ولاسيّما إن كان هذا المكان في النصّ السرديّ هـو المقهى الّذى يعدّ مكاناً موضوعيّاً مغلق البناء والتكوين، تحضر فيه الشخصيّة زمناً قليلاً، لكنّه يستطيع في هـذه الفرصة القليلة أن يعيد إحياء الذكريات السعيدة أو المؤلمة الّتى انغمست في خلد الشخصيّة السرديّة (عبيدى، ٢٠١١م: ٣٧)؛ لذلك له علاقةٌ متبادلةٌ مع تقنية الزمن السرديّ، بيد أنّ هذا التبادل بين المقهى والزمن في شعر محمّد عفيفى مطر لا يغدو مدلوله بعيدا عن الفضاء المأساويّ الحسوس بل تتشكّل صوره مستمدّة من مؤثّرات نفسيّة تجربيّة يذوقها السارد في المنفى، يسترجعها عبر شريط الذكريّات بصورٍ ارتداديّة خالطاً مكان المقهى بعناصر الزمن كالضحى والأصيل ويقول:

تَسَلَّلْتُ عَبْرَ المقاهِي الَّتِي أُخْرِسَتْ حِينَما حَطَّ ظِلِّي النَّحِيلُ فَأَفْرُغْتُ عَيْني مِنَ النَّارِ قَبْلَ الضُّحَي، وَانْحَنَى الظَّهْرُ،

أَفْرَغْتُ صَدْرِي مِنَ الرِّيحِ قَبْلَ الأصِيلِ (عفيفي مطر، ١٩٩٨م، ج١: ١٧٤)

يُظهر هذا المقطع الشعري مدى خضوع الشخصية والزمن لهيمنة المكان / المقهى أو انبنائهما عليه أى تتكوّن عمليّة السرد هنا بتمظهر مقولة الضمير "أنا" في صلته بالفعل وفي صلته بالمعينات الزمانيّة والمكانيّة اللتين لهما خطوتان مهمّتان في تقديم التركيب الخطابي وتجذير الأقوال السرديّة؛ إذ مازالت السيميائيّة السرديّة تحاول أن تجد في النصّ مدى صلة تواصليّة يمكن أن تتواجد بين الشخصيّة الساردة وثنائيّة التفضية والتزمين، وتحمل هذه المعينات في صلتهما بالضمير وظيفة رامية على مستوى الخطاب إلى تجذير الأقوال السرديّة للخطاب وادماجها في نطاق زمني ومكاني محدّد (نوسسي، المتكلّم بالأفعال من المؤشّرات اللفظيّة (تسلّلتُ، أفرغتُ مرّتين) وهو السارد بعلاقته مع المتكلّم بالأفعال من المؤشّرات اللفظيّة (تسلّلتُ، أفرغتُ مرّتين) وهو السارد بعلاقته مع المكانيّة (المقاهي) ومؤشّر التزمين (الضحي والأصيل) تمظهر أتواصليّاً.

١. الأصيل: زمن غروب الشمس.

يواصل السارد في طريقة سرده للمقهى الزمن الذاتيّ بوصف نطاقاً زمنيّاً يحتضن الأحداث ويدلّ على مستوى إحساس الشخصيّة ومدار تدبّره الذاتيّ في تحليل الماضى على نحوٍ خاصٍّ، أى شعور السارد بالمشقّة والعناء المنتشرين في المقهى نهاراً، جعله ينتقل إلى تقبّل حالة اجتماعيّة يعيشها الآخرون من خلال انتقالهم من المقهى إلى فضاء أوسع كما يقول:

وَلَكِنْ ظَهْرِى انْحَنَى فِي مَقَاهِى النَّهارِ تَلَصَّصْتُ حَتَّى أَرَى أَوْجُهَ الاصْفِرارِ (وَفِي السُّوقِ، فِي كُلِّ مَقْهَىً عُيُونٌ تُرابِيَّةٌ تَشْحَذُ النَّصْلَ.. فَاللَيْلُ آتِ

تواقيع ضَوء، وَفِي كُلِّ توقيعة طُعنةً. لا فرار) (عفيفي مطر، ١٩٩٨م، ج١: ١٧٥) من حيث إن المقهى في الأدب السرديّ بتقبّله مصطلح التقاطب المكانيّ يكون مكاناً انتقالياً خاصاً ير تبط أبرز الدلالات الّتي تؤسّر عليها بطوابع سلبيّة تشيى بما يعانيه الشيخص من ضياع واضطراب (بحراوي، ١٩٩٠م: ٩١)؛ لقد تكوّن مدلوله منذ بداية هذا المقطع في سياق سرديٍّ يفعم بالحالة النفسيّة الّتي عاشها الشاعر في الماضى المقترن بالحاضر ثمّ جرى اقترانه ومزجه بألفاظ الزمن كالنهار والليلة. يقوم هنا السارد على تقلّل الذات من فضائها المألوف بالانفصال الزماني والملكاني الذي يتعلّق بالممثل أو السارد حين يستحضر معاناته المنصرمة ويوسّعها في ومضة شعورية حاضرة، أي على حالة شعوريّة حزينة انتابته نهاراً لضيق الموقف في المقهى يعرب السارد عن استيائه من الوضّع الراهن وعلى تخفيف ألمه المتعب يخرج من وصف الذات عاجلاً ويصرف عنايته إلى الفضاء المتشابه (المقهى في السوق)؛ إذ لا يأتي الانفصال الزماني والمكاني في السرد إلى اللهار إلى الليلة، وتحقق الانفصال المكاني من انفصال الزماني في الشخصيّة عن النهار إلى الليلة، وتحقق الانفصال المكاني من انفصال الشخصيّة عن النهار إلى الليلة، وتحقق الانفصال المكاني من انفصال الشخصيّة عن النهار إلى الليلة، وتحقق الانفصال المكاني من انفصال الشخصية عن مقاهى الذات إلى مقهى السوق حين تتلصّص مليّاً في السوق ولا ترى دون معاناة عن مقاهى الذات إلى مقهى السوق حين تتلصّص مليّاً في السوق ولا ترى دون معاناة

مبثوثة اتصفت بها كلّ المقاهى؛ من ثمّ بدلاً من تغيير المقهى المنبوذ أو تحسينه يوثر السارد تغيير الزمن ويختار الليلة على الهرب والفرار، ولكن يخيب أمله ثانياً. إنّ صورة المكان المليئة بالفوضى والضجّة داخل هذه المقاهي تملك دلالةً رمزيّةً على الملابسات الحقيقية في البلاد المنفيّة، يعنى أنّ داخل المقهى ليس إلّا انعكاسٌ لما يحدث في خارجه؛ فأصبحت صور الحرب موجودةً داخل المقهى وخارجه، ولكن يعرضها الشاعر بطرق رمزيّة مختلفة.

من جانب آخر يتداخل هنا الزمن مع المكان ليتحدّد معنى المكان، لذلك بالإضافة إلى ثنائية التفضية والتزمين يشاهد القارئ في هذا المقطع العلاقات المكانية الله تظهر من خلال مرور الزمن وتظلّ مترابطة قائمة على التماثل. سمّيت هذه العلاقات بالعلاقات المكانية في السرد؛ لأنها «ليست وحدة مسكوكة، بل تستنبط من النصّ الروائي نفسه وأهميتها تكمن في جعل الأماكن الفرعية التي حظيت بنسب قليلة من وقوع الأحداث الروائية فيها.» (أحمد، ٢٠٠٥م: ١٣٩) تتجسّد هذه العلاقات من خلال الحركة الزمنية بين مكانين فرعيين وهما يفيدان بتكرار المقهى مرّتين، أوهما هو مقهى الساعر الذي يقع في السوق ويأتي هنا الشاعر الذي يشمئز منه والثاني هو مقهى الآخرين الذي يقع في السوق ويأتي هنا لموضع القياس والتمايز. تكمن أهمية العلاقة في هذا المقطع في حركة مشهدية يقوم بها السارد من المقاهي نحو السوق أي يرنو من الامتداد الضيّق إلى الانفتاح والتوسّع بمعنى خروج الشخصيّة من انكفائه البصريّ وتقوقعه اللذاتيّ وعنايتها بما يراه – ولو كانت خروج الشخصيّة من انكفائه البصريّ وتقوقعه اللذاتيّ وعنايتها بما يراه – ولو كانت رؤيته من زجاج المقهى – متلصّصة في الخارج من مشاهد بصريّة مهدّئة.

# (ج) مقهى الداخل والخارج:

لا يكتفى الشاعر فى تطوير دلالة المقهى وتوسيع أبعاده بالرؤية البصريّة بل يتجاوز أحياناً حدوده الموضوعيّة المغلقة إلى حدود موضوعيّة منفتحة تجرى فيه الأحداث العامّة ويدخل السارد فى تفاصيلها، بيد أنّ هذا الانفتاح مازال يرتبط بتعبير خياليًّ منمّق. يعتبر السارد المقهى كالمعتاد مسرحاً انتقاليّاً خاصًا لحركة الأحداث والشخصيّة ويمنح عنه وصفه قدرة التعبير عن رؤية كلّ ما يهمّه فيه بوصفه السارد المتكلّم، لكنّ

تصويره يخص من جديد داخل المقهى ولو يتحدّث عن بعده العالميّ في بداية السطر ويقول:

أَخَشَّبُ فِي مَقْهَى العالمِ مُنْتَظِراً مَنْ يُطْعِمُنى أَوْ يَسْقينى تَغْرِسُنى اللَّحْظَةُ بعد اللَّحْظَةِ فِي خَشَبِ الكُرْسِيِّ يُساقِطُ فَوقِى صَوتى المتجمّدُ وَذُبابُ الأَعْيُنِ.. أَضْحَك فِي مَقْهَى العالمِ مُنْتَظِراً مَنْ يَهْزِمُنى أَوْ أَهْزِمُهُ فِي مَعْرِكةِ النرد مُنْتَظِراً أَنْ تَرْجَمَنى الأَرْقامُ

مِنْ ذِكرَى التركةِ.. (عفيفي مطر، ١٩٩٨م، ج٢: ٣٠٢)

كما من البيّن أنّ الشاعر يولى هنا باستخدامه مركّب (مقهى العالم) أهميّة موضوعيّة عامّة للمقهى الذي كان حتى الآن معظم عنايات الشاعر به نفسيّة معتمدة على الذات الوحيدة، فتنمو خصوصيّة المقهى في هذه اللوحة في ترابطه العالميّ مع الشخصيّة (أنا) التي تصفه بمشاعرها ومن منظارها. يبدو المقهى هنا مكاناً تقلّ كالسابق ألفة الشخصيّة له بل ربّا ترد في صراع دائم معه بحيث كأنّ السارد أو الشخصيّة يبدى أنّه لا مناصّ له دون أن يتردّد إلى المقهى ويتفاعل معه تفاعلاً مكرهاً؛ فكلّما يستغرق وقوف الشخصية في داخله أطول (مُنْتَظِراً مَنْ يُطْعِمُني أوْ يَسْ قِيني)، تتعوّد عليه وتزداد ألفتها معه بحيث كأنّا يصبح هذا المكان شبه المعادى بيتاً جديداً لها كما يقول (أضْحَك في مَقْهَى العالم). لقد أصبح المقهى في هذا المقطع على خلاف النظرة السلبيّة السائدة إليه في النصوص السرديّة يدلّ على الأمن والاستقرار للشخصيّة بعد قلق وحيطة أحسّت بها في المنفى؛ فتشعر فيه بالبهجة والسرور، وترغب أن تتوقف هناك وتقضى فيه معظم أوقاته ليصبح في النصّ السرديّ طوال الزمن بحيث تجد الشخصيّة نفسها محصورة بهواجس مكان في النصّ السردي طوال الزمن بحيث تجد الشخصيّة نفسها محصورة بهواجس مكان في النصّ السردي عليها وتشغل معظم عنايتها حتّى يتحوّل إلى مكانٍ آمنٍ لها. (إبراهيم، ما برحت تلحّ عليها وتشغل معظم عنايتها حتّى يتحوّل إلى مكانٍ آمنٍ لها. (إبراهيم، ما برحت تلحّ عليها وتشغل معظم عنايتها حتّى يتحوّل إلى مكانٍ آمنٍ ها. (إبراهيم، ما برحت تلحّ عليها وتشغل معظم عنايتها حتّى يتحوّل إلى مكانٍ آمنٍ ها السارد بدلاً أن يصوّر مظاهر المكان بدقة وتفصيل، يحاول أن يدعم

ردّة فعل الشخصيّة الواقفة عند المقهى ليصبح فعله إشارة رمزيّة إلى مجتمعه الحافل بالبطالة؛ فيصوّر الشخصيّة بطّالة لا تحرّك ساكناً في المقهى بل مازالت تنتظر شخصاً آخر يهزمها أو تهزمه هى بنفسها في معركة النرد؛ فتجلس متسمرّة في مكانها لتتغيّر الأحوال تلقائيّة وتكتفى بالنظرة والاستماع إلى مشغوليّات محيطه الّتي تنتقل اليها، منها في هذا المقطع (يُساقِطُ فَوقِي صَوتى المتجمّدُ وَذُبابُ الأعْيُنِ) ويدلّ على الصوت الرتيب وعيون الآخرين الّتي ترنو إليها دون لمح البصر.

### النتائج:

لقد ترعرعت دراستنا السرديّة عن تمظهر المكانين المغلقين (المقبرة والمقهى) في شعر محمّد عفيفي مطر وتوصّلت معتمدةً على سرديّتهما داخل نماذجه الشعريّة إلى نتائج ممنهجة يمكن تلخيصها فيما يلى:

يدوّى مكانا "المقهى" و"المقبرة" المغلقان فى شعر محمّد عفيفى مطر مدى غربة الشاعر ومعاناته إطلاقاً ويأتى توظيفهما السردى ناتجاً عن جدليّة الداخل والخارج بحيث قد يكون الاستيلاء فيه للداخل على حساب الخارج أو على العكس تنسحب الغلبة فيه للجماعة على حساب الذاتيّة المنفردة.

ينجح الشاعر على أساس نظرته السرديّة إلى المكانين في تعرية الواقع وخرق روافده الرتيبة ليبنى منهما جوّاً خياليّاً مختلقاً يمتزج بعناصر الواقع ويلازم قلّة استخدام الشخصيّات وتنوّعها، غير أنّ دلالتهما تتعدّى الحدود الضيّقة وتتفاعل مع حالات السارد النفسيّة المتقلّبة وملابساته الاجتماعيّة المعقّدة.

لقد استخدم الشاعر المقبرة ٤٢ مرّة في جميع دواوينه بحيث يتعلّق مدولها البدائي لديم بوظيفتها التقليديّة أى جدليّة الموت والحياة، وهي تجلو حينما يجنح الشاعر في تعبيره إلى الخطاب الملحميّ والحثّ المباشر على تحقيق مواقف الصمود والمقاومة.

قد يوحى مضمون المقبرة لدى الشاعر بثنائيّة النفور والألفة، ويتجدّد مضمونها بإظهار سمات وجهين مختلفين أحدهما يخصّ صورتها الداخليّة الّتي تزخر بتداعيات حزنٍ وقلقٍ يعتبرها الشاعر للمقبرة ويفسحها عبر تشاكلاتٍ مكانيّةٍ تتسلّل في منظومة

حكيها ثمّ يحاورها حواراً متزامناً مع حديثه عن أزمات الزمن الماضي وقضيّة الأرض الأمّ.

الوجه الآخر من المقبرة يكون خروجاً على سرديّتها الرتيبة بحيث تتقبّل المقبرة هذه المرّة صورة الألفة الّتي يستخرجها الشاعر من جانبها الخارجيّ لتكون هذه النظرة الإيجابيّة إليها فسحة تنفّس وراحة خارج لحظات ضيقٍ وحرج يظهرها داخل المقبرة، وبالطبع يلجأ الشاعر على تحقيق هذا المبتغى إلى رموز الطبيعة اللّي تعدّ له أفضل مشاهد البهجة والسكينة والخصوبة.

إنّ المقهى فى شعر عفيفى مطر هو المكان الفرعى المغلق الذى يمكن منه شم روائح هدوء القرية وازدحامات المدينة سويّاً وهو من جانب يذوب دوره الانتقالى فى توظيف الأمكنة الأخرى التى يستخدمها الشاعر من خلال هذا المكان ومن جانب آخر لا يفقد المقهى حيويّته المتوقّعة فى النصّ بل يساهم فى تناسق الحبكة مع حركة الشخصيّة فى لخظات شتّى من مسيرة السرد.

لقد اقترن مضمون المقهى فى شعر عفيفى مطر بثلاثة ملامح من السرد؛ ففى أحدها يتحوّل المقهى إلى مكان آمنٍ يلوذ به الشاعر فى مواقف صعبة يواجه فيها مخاوف البيئة وخوالج العالم الخارج.

فى جانبٍ آخر يستطيع المقهى أن ينتج ثنائيّة التفضية والتزمين حين جعل (أنا) السارد يتذكر بصور ارتداديّة تعود إلى أوصاف الزمن الماضى ثمّ تتغيّر هذه الصور إثر تحوّلات زمن يوميّ يؤثّر على حالات الشخصيّة فى المقهى.

السمة الأخيرة في سرديّة المقهى صراعٌ يقيمه الشاعر بين ذاتيّة المقهى وعولمته وهو بالنسبة للذات مكانٌ مغلقٌ يتعلّق بالمنفى، تتفاعل معه الشخصيّة في أوقات تصاب أثناءها بالقلق والاضطراب الروحيّ؛ فيختاره مكاناً أليفاً يبتهج فيه ويشتغل فيه بألعاب مسلّيةٍ جعلته ينسى تفاقم ظروفه الحرجة في المنفى.

### المصادر والمراجع

إبراهيم، عبدالله. (١٩٨٨م). البناء الفنّيّ لرواية الحرب في العراق. ط ١. العراق: دار الشــؤون الثقافيّة العامّة.

ابن موسى، فريدة إبراهيم. (١٣٩٠ش). زمن المحنة في سرد الكاتبة الجزائريّة: دراسة نقديّة. عمّان: المنهل.

أحمد، مرشد. (٢٠٠٥م). البنية والدلالة في روايات إبراهيم نصر الله. ط ١. بيروت: المؤسّسة العربيّة للدراسات والنشر.

أحمدى، محمد رضا؛ خليل پرويني. (١٣٩٤ش). «المكان وأثره على الشخصيّات في ثلاثيّة محمّد ديب (الدار الكبيرة والحريق نموذجاً». مجلّة دراسات الأدب المعاصر. س٣. ع ٢٩. صص ١٣٨ - ١٣٩.

باشــــلار، غاســـتون. (١٩٨٤م). جماليات المكان. ترجمة غالب هلســـا. ط٢. بيروت: المؤســـة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع.

بحراوى، حسن. (١٩٩٠م). بنية الشكل الروائيّ (الفضاء – الزمن – الشخصيّة). ط١. بيروت: المركز الثقافيّ العربيّ.

بركان، سليم. (٢٠٠٤م). النسق الإيديولوجيّ وبنية الخطاب الروائيّ دراسة سوسيوبنائيّة لرواية ذاكرة الجسد للروائيّة أحلام مستغنامي. رسالة ماجستير. إشراف عبد الحميد بورايو. الجزائر: جامعة الجزائر.

بلخن، جنات. (٢٠١٤م). السرد التأريخي عند بول ريكور. ط ١. الجزائر: منشورات الاختلاف. جندارى، إبراهيم. (٢٠١٣م). الفضاء الروائي في أدب جبرا إبراهيم جبرا. ط ١. دمشق: دار قوز للطباعة والنشر والتوزيع.

الحربي، رحيم على جمعة. (٢٠٠٣م). المكان ودلالته في الرواية العراقيّة. أطروحة دكتوراه. إشراف جميل نصيف التكريتي. العراق: جامعة بغداد.

حمودة، حنان محمّد. (٢٠٠٦م). الزمكانيّة وبنية الشعر المعاصر (أحمد عبد المعطى نموذجاً). ط١. الأردن: عالم الكتب الحديث.

درابسة، محمود. (٢٠١٥م). «ثنائية الحياة والموت في شعر محمّد القبيسي». مجلّة الواحات للبحوث والدراسات. جامعة اليرموك. المملكة الأردنيّة. ج ٨. ع ٢. صص ١٢٧٢ – ١٢٣٦. روشنفكر، كبرى؛ حامد يورحشمتي. (٢٠١٥م). «موتيف النخلة والزيتونة في شعر سميح

القاسم». مجلّة إضاءات نقديّة. جامعة آزاد الإسلامية في كرج. س٥. ع٢٠. صص ١١٨-٩٧. السـعدون، حسون. (٢٠١٧م). نقد السرد السير ذاتيّ والقصصيّ والروائيّ؛ دراسة في الخطاب النقديّ لمحمّد صابر عبيد. ط١. الأردن: دار غيداء للنشر والتوزيع.

شحاتة، محمّد سعد. (٢٠٠٣م). العلاقات النحويّة وتشكيل الصورة الشعريّة عند محمّد عفيفي مطر. القاهرة: الهيئة العامّة لقصور الثقافة.

شلاش، غيداء أحمد سعدون. (٢٠١١م). «المكان والمصطلحات المقاربة له – دراسة مفهوماتيّة».

مجلّة أبحاث كليّة التربيّة الأساسيّة. بغداد. ج١١. ع٢. صص ٢٦٢-٢٤١.

عبيدى، مهدى. (٢٠١١م). جماليّات المكان في ثلاثيّة حنا مينه (حكاية بحّار – الدقل – المرفأ البعيد). دمشق: الهيئة العامّة السوريّة للكتاب.

عزّام، محمّد. (١٩٩٦م). فضاء النصّ الروائيّ؛ مقاربة بنيويّة تكوينيّة في أدب نبيل سليمان. ط ١. سورية: دار الحوار للنشر والتوزيع.

عصفور، جابر. (٢٠٠٩م). في محبّة الشعر. ط١. القاهرة: الدار المصريّة اللبنانيّة.

عفيفي مطر، محمّد. (١٩٩٨م). الأعمال الشعريّة؛ من مجمرة البدايات، ملامح من الوجه الأمبيذوقليسي، احتفالات المومياء المتوحّشة. ج١و٢و٣. ط١. القاهرة: دار الشروق.

على، زينب عبدالرضا. (٢٠١١م). «تحوّلات المكان في مجموعتى (العربة والمطر) ل (بديعة أمين) و (الفراشة) ل (ميسلون هادى)». مجلّة ديالى للبحوث الإنسانيّة. العراق. ع٥٠. صص ١٨٨-١٨٨.

العمامي، محمّد نجيب. (٢٠١٣م). البنية والدلالة في الرواية؛ دراسة تطبيقيّة. ط١. السعوديّة: مطبوعات نادي القصيم الأدبيّ.

القاسم، سيزا. (٢٠٠٤م). بناء الرواية؛ دراسة مقارنة في "ثلاثيّة" نجيب محفوظ. القاهرة: مكتبة الأسرة.

الفيصل، سمر روحي. (٢٠٠٣م). الرواية العربية البناء والرؤيا – مقاربات نقدية –. دمشق: اتحاد كتاب العرب.

قوادرية، علوية. (٢٠١٦م). جماليّة النصّ السرديّ في رواية "أجراس الشتاء" ل "عائشة نمري". إشراف نصيرة زوزو. رسالة ماجستير. بسكرة، الجزائر: جامعة محمّد خيضر.

المحيسن، صخر على. (٢٠٠٥م). البنية الدلاليّة والسرديّة في رواية "أرض السواد" لعبد الرحمن منيف. رسالة ماجستير. إشراف محمّد الشوابكة. الأردن: جامعة مؤتة.

محفوظ، عبد اللطيف. (٢٠١٠م). البناء والدلالة في الرواية؛ مقاربة من منظور سيميائيّة السرد. ط١. الجزائر: الدار العربيّة للعلوم ناشرون.

النابلسي، شاكر. (١٩٩٤م). جماليّات المكان في الرواية العربيّة. ط١. بيروت: المؤسّسة العربيّة للدراسات والنشر.

النصير، ياسين. (١٩٨٦م). الرواية والمكان؛ الموسوعة الصغيرة. العراق: دار الشؤون الثقافيّة العامّة.

نوسى، عبد المجيد. (٢٠٠٢م). التحليل السيميائيّ للخطاب الروائيّ (البنيات الخطابيّة، التركيب، الدلالة). المغرب: الدار البيضاء.

يوسـف، آمنة. (٢٠١٥م). تقنيات السـرد في النظريّة والتطبيق. ط٢. بيروت: المؤسّسة العربيّة

للدراسات والنشر.

# المصادر الأجنبيّة:

Greimas, Algirdas Julien. (۱۹۷۰). Du sens. Essais semiotique. SEUIL publisher.