
 التحليل النفسی لشخصية ابن عربی فی رواية "موت صغير" بناءً 
علی هرم ماسلو للاحتياجات

مهدی ياري٭
سيد مهدی نوری كيذقانی (الكاتب المسؤول)٭٭
مهدی خرمی سرحوضكی٭٭٭
حسين شمس آبادی٭٭٭٭
عباس كنجعلی٭٭٭٭٭

الملخص
النقد النفسی هو أحد الأساليب الحديثة فی النقد الأدبی الذی يساعد فی فهم الأعمال من 
حيث تحليل الشخصيات. يری أبراهام ماسلو، عالم النفس الإنسانی الأمريكی، أن الإنسان 
بفطرته يحتاج إلی النمو، وللوصول إلی هذا النمو، يجب أن يلبی خمسة أنواع من الاحتياجات: 
الاحتياجات الفسيولوجية والاحتياجات الأمنية والاحتياجات الاجتماعية واحتياجات 
التقدير واحتياجات تحقيق الذات. النقطة المهمة فيما يتعلق بتلبية هذه الاحتياجات هی أنه يجب 
أولاً تلبية احتياجات المستويات الدنيا حتی يتمكن الإنسان من الوصول إلی المستويات العليا 
ومرحلة تحقيق الذات. تعتمد الدراسة الحالية علی هذه النظرية، وباستخدام المنهج الوصفی 
التحليلی، تبحث فی كيفية تحقيق الشخصية الرئيسية فی رواية "موت صغير" لمحمد حسن علوان، 
لذاتها. تتناول هذه الرواية شخصية وحياة ابن عربی، العارف الإسلامی الشهير. يمكن ملاحظة 
العديد من العقبات فی هذه الرواية التی تواجه مسار نمو ابن عربی، ولكنه يسعی بجدية لتجاوز 
هذه العقبات. تظهر نتائج البحث أن عملية تحقيق الذات لابن عربی تتناسب مع المعايير التی 
طرحها ماسلو لتحقيق الذات. إن وجود معايير مثل مقاومة الانصهار الثقافی والانعزال والتركيز 
علی حل المشكلات فی شخصية الرواية الرئيسية هی من أبرز مكونات تحقيق الذات لديه. 
يسعی ابن عربی جاهداً للوصول إلی احتياجات المستويين الرابع والخامس من الهرم، وفی 
هذا المسار، ومع مقاومته للثقافة السائدة، يصل إلی مرحلة تحقيق الذات بتطهير قلبه من الرذائل. 

الكلمات الدليلية: حاجة، تحقيق الذات، موت صغير، ابن عربی، أبراهام ماسلو.

٭. طالب فی مرحلة الدكتوراه، قسم اللغة العربية وآدابها، کلّية اللاهوت، جامعة حكيم سبزواری، سبزوار، إيران

٭٭. أستاذ مشارك، قسم اللغة العربية وآدابها، کلّية اللاهوت، جامعة حكيم سبزواری، سبزوار، إيران
sm.nori@hsu.ac.ir
٭٭٭. أستاذ مشارك، قسم اللغة العربية وآدابها، کلّية اللاهوت، جامعة حكيم سبزواری، سبزوار، إيران

٭٭٭٭. أستاذ مشارك، قسم اللغة العربية وآدابها، کلّية اللاهوت، جامعة حكيم سبزواری، سبزوار، إيران

٭٭٭٭٭. أستاذ مشارك، قسم اللغة العربية وآدابها، کلّية اللاهوت، جامعة حكيم سبزواری، سبزوار، إيران

إضاءات نقدية (مقالة محکمة)
السنة الخامسة عشرة ـ العدد الثامن والخمسون ـ صيف ١٤٠٤ش/ حزيران ٢٠٢٥م

https://doi.org/10.82401/roc.2025.1218412

صص ١٤٦ ـ ١٢٥

تاريخ القبول: ١٤٤٧/٠٦/٢٩ق تاريخ الاستلام: ١٤٤٧/٠٣/٢٩ق 



١٢٦ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٨، صيف ١٤٠٤ش

المقدمة

النقد النفسی هو أحد التوجهات الحديثة فی النقد الأدبی التی تساعد الباحث علی 

فهم الجوانب النفسية لشــخصيات القصة وشخصية الكاتب. باستخدام مناهج وأصول 

علم النفس، يمكننا دراسة خصائص الشخصيات الموجودة فی القصة. 

ــة  ــری لأی قصــة أو رواي ــود الفق ــی العم ــی القصــة ه ــية ف الشــخصية الرئيس

وتلعــب دورًا محوريــا فــی تقــدم الســرد وجــذب الجمهــور. هــذه الشــخصية ليســت 

ــا  ــا أيضً ــم وموضوعــات القصــة، ولكنه ــير عــن مفاهي ــف للتعب ــل للمؤل مجــرد ممث

جســر للقــارئ للتواصــل مــع العــالم الــذی أنشــأه المؤلــف. يســعی القــارئ إلــی 

فهــم القصــة مــن خــلال فهــم الشــخصيات. الشــخصية الرئيســية فــی القصــة أســهل 

فــی الفهــم مــن الشــخصيات الأخــری. «يســعی القــارئ إلــی فهــم الشــخصيات 

بعمــق، والشــخصية الرئيســية، بســبب حضورهــا البــارز، توفــر أكــبر فرصــة لهــذا 

ــد مــن المعلومــات  ــر المزي الفهــم.» (ميرصادقــی ومهاجــر، ٢٠١١: ٨٧) نظــرًا لتوف

حــول الشــخصية الرئيســية فــی القصــة، يمكــن دراســتها بشــكل أفضــل.

سعی أبراهام ماسلو، عالم النفس الأمريكی، إلی دراسة طرق النمو ووصول الإنسان 

إلی النجاح. اشــتهر ماســلو فی العالم بنظريته فی تدرج الاحتياجات المعروفة بهرم 

ماسلو. وفقًا لهذه النظرية، يمتلك البشر خمس فئات مختلفة من الاحتياجات، وأعلی هذه 

الاحتياجات هو الحاجة إلی تحقيق الذات. هذه الحاجة خاصة بالإنسان، وكل إنسان 

يســلك طريقه الخاص لتحقيق الذات. يستغرق تحقيق هذه الحاجة وقتًا أطول مقارنة 

بالاحتياجات الأخری، وبإشباعها يشعر الإنسان براحة ورضا أكبر. وبتحقيق الذات، 

يصبح الإنسان شخصية فريدة، وبهذه الطريقة يتميز عن الآخرين. 

نظرًا لأن ابن عربی، المعروف بالشــيخ الأكبر، هو من أهم الشخصيات الصوفية فی 

العالم الإســلامی، ونظرية هرم ماســلو تعتبر نظرية بارزة فی تناول شخصية الإنسان 

وتحقيق الذات لديه، تهدف هذه الدراسة إلی تحليل الشخصية الرئيسية فی رواية "موت 

صغير" بناءً علی النظرية المذكورة أعلاه، باســتخدام المنهج الوصفی التحليلی بناءً علی 

الطريقة الاستقرائية غير المكتملة، للإجابة علی الأسئلة.



التحليل النفسی لشخصية ابن عربی فی رواية "موت صغير" بناءً علی هرم ماسلو للاحتياجات / ١٢٧

أسئلة البحث

بناءً علی هرم ماســلو للاحتياجات، كيف تصل الشخصية الرئيسية فی الرواية . ١

المذكورة إلی تحقيق الذات، وما هی المراحل التی تمر بها؟

وفقًا لنظرية ماســلو، ما هی مكونات تحقيق الذات الأكثر بروزًا فی الشخصية . ٢

الرئيسية لهذه الرواية؟ 

فرضيات البحث

من خلال دراسة رواية "موت صغير"، يبدو أن ابن عربی يصل إلی تحقيق الذات من 

خلال تلبية الاحتياجات الأساسية (الفسيولوجية والأمنية والاجتماعية والتقدير). علی 

الرغم من أنه فی بعض مراحل حياته، واجه صعوبات فی تلبية بعض هذه الاحتياجات. يبدو 

أن ابن عربی، كشخصية محققة لذاتها، قد أبرز مقاومة الانصهار الثقافی والانعزال والحاجة 

إلی الخلوة والتركيز علی حل المشــكلات، أكثر من أی مكونات أخری لتحقيق الذات. 

خلفية البحث

من بين الدراسات التی أجريت حول رواية "موت صغير" يمكن الإشارة إلی ما يلی: 

يونس قربی فی مقاله "الشخصية وبناء الشخصيات فی رواية موت صغير لمحمد حسن 

علوان" (١٣٩٩ش / ٢٠٢٠م)، يســعی لتحديد أنواع الشخصيات الثابتة والديناميكية 

وغيرها فی رواية موت صغير. وخلص كاتب المقال إلی أن علوان اســتخدم مجموعة 

متنوعة من الشخصيات النمطية والنموذجية والثانوية والرئيسية وما إلی ذلك، وقدمها 

بطرق مختلفة.

مسعود باوانبوری، مهين حاجيزاده و خليل پروينی فی مقال "الاتصال غير اللفظی 

فی رواية موت صغير لمحمد حســن علوان دراسة ســيميولوجية" (١٤٤٢ق)، يحاولون 

دراســة هذه الرواية من حيث الاتصالات غير اللفظية مثــل تعابير العين، وحركات 

الرأس، واليد، إلخ. تشــير نتائج المقال إلی أن علوان اســتخدم الإشارات فی روايته 

لتحديد أو توزيع الفراغات فيها. وقد استخدم الكاتب مرارًا وتكرارًا الأساليب التالية 

للتعبير عن رســالته غير اللفظية حسب ترتيب وفرتها: حركات الرأس، واليد، والوجه، 



١٢٨ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٨، صيف ١٤٠٤ش

والعين، والســلوكيات الصوتية، والحركات اللمســية والإيمائية، وحركات الجسم. وقد 

اســتُخدمت هذه الحركات للتعبير عن حالات مثل الغضب، والخوف، والقلق، والضيق، 

وغيرها. بالإضافة إلی ذلك، تُســتخدم وسائل وأجهزة أخری فی نقل رسائل الكاتب. 

ولأغلب هذه الرسائل وظيفة بديلة.

علی أسودی وزهرا إيزدی، فی مقال "دراسة نموذج الحاكم الأولی فی رواية موت 

صغير بناءً علی نظرية بيرسون-كيمار" (١٤٠٠ش/  ٢٠٢١م)، يبحثون فی التشابه بين 

نموذج "الحاكم" الأولی لبيرســون-كيمار ونظرية الإنسان الكامل لابن عربی. وتشير 

نتائج الدراســة، فی ضوء آراء ابن عربی، إلی وجــود علاقة ذات دلالة إحصائية بين 

النموذج السائد ونظرية ابن عربی فی الإنسان الكامل بين النماذج الاثنی عشر لنظرية 

بيرسون-كيمار؛ بحيث يظهر البطل بعد مروره بمراحل الانطلاق والبدء والعودة خصائص 

النموذج السائد، وهی قريبة إلی حد ما من خصائص الإنسان الكامل عند ابن عربی، 

وكلاهما يحملان إلی حد ما معايير تحقيق الذات للشخصية.

طاهره حيدری، فی مقال "دراســة شخصية ابن عربی فی رواية موت صغير لمحمد 

حســن علوان بناءً علی نموذج الأنيميا الأولی" (١٤٠٠ش/ ٢٠٢١م)، تدرس تجليات 

نموذج الأنيميا (الجانب الأنثوی فی وجــود الرجل) فی هذه الرواية. وفقًا لنتائج هذه 

الدراســة، كان للروح تأثيرٌ بالغٌ فی بناء أحداث القصة ووقائعها، وأوجدت مساحاتٍ 

من الصراع بين الشخصيات. وتشير النتائج إلی أن الجوانب الإيجابية للروح تجلّت فی 

صورة حبيب، ومرشد، ومرشدة، وما إلی ذلك.

محمدهادی مرادی وهادی عزيزی فی مقال "تحليل رواية موت صغير علی أساس 

المنهج النفســی (نظريات فرويد ولاكان نموذجًا)" (٢٠٢٢م)، وبناءً علی نظريات فرويد 

ولاكان، يقدمان ابن عربی كشــخصية ماسوشية تعود جذور هذه الماسوشية إلی سلوك 

والد ابن عربی تجاهه، وأنه كان يسعی وراء المتعة، علی الرغم من أنه بتوجيهات معلمته، 

تخلی عن الكثير من هذه المتع ليصل إلی مكانة قطب الصوفية. وبحســب مؤلفی المقال 

فإن رواية موت صغير تحكی محاولة ابن عربی الهروب من ماضيه وتحقيق السلام.

طاهره حيدری فی مقال "توظيف التاريخ فی رواية موت صغير لمحمد حسن علوان" 



التحليل النفسی لشخصية ابن عربی فی رواية "موت صغير" بناءً علی هرم ماسلو للاحتياجات / ١٢٩

(ربيع وصيف ٢٠٢٣م) تتحدث عن كيفية اســتخدام التاريخ فی هذه الرواية وتخلص 

إلی أن علوان يستخدم التاريخ كإطار لكتابة الرواية، وهذا الاستخدام للتاريخ يجذب 

القارئ إلی الرواية. 

سهيلا كاظم عليلو فی رسالة الماجســتير "دراسة وتحليل عناصر القصة فی رواية 

موت صغير لمحمد حســن علوان"، تســعی لتناول نوع القصة وطريقة سردها، وتوضح 

العناصر الأساسية للقصة وهی: الشخصية والراوی والموضوع والفعل والفكرة الرئيسية 

والزمان والمكان والأسلوب وزاوية الرؤية وحبكة القصة والرمز فيها. 

بالنظر إلی ما ســبق، يمكن فهم أن هذه الرواية لم تُدرس حتی الآن بناءً علی نظرية 

هرم ماسلو، ولذا فإن البحث الحالی يعد جديدًا من هذه الناحية. 

ضرورة البحث وأهميته

تعتبر نظرية ماســلو من النظريات البارزة المستخدمة فی علم النفس. تتناول هذه 

النظرية مفهومًا مهمًا فی حياة الإنســان وهو النمو. هذه النظرية ذات فائدة كبيرة فی 

تحليل شخصيات القصة، خاصة الشخصية الرئيسية؛ لأن الكاتب يقدّم لنا تفاصيل أكثر 

عن الشــخصية الرئيســية. موضوع رواية "موت صغير" هو حياة شخصية معروفة فی 

العرفان النظری، والتی كانت أفكارها وأعمالها محط اهتمام العلماء من الشرق والغرب 

لسنوات عديدة. هذه الشخصية تتمتع بنمو كبير جدًا، مما جعلها تصل إلی هذه المكانة. 

لذا، تســعی هذه المقالة إلی دراســة عملية نمو هذه الشــخصية العظيمة ضمن الإطار 

النظری لهرم ماسلو للاحتياجات والإجابة علی الأسئلة المطروحة.

هيكل المقالة

فی علم النفس، توجد مقاربات ومدارس مختلفة مثل الجشطالت والتحليل النفسی 

والســلوكية والمعرفية وإلخ. إحدی هذه المدارس هی المقاربة الإنســانية وهی المقاربة 

التی تعطی أهمية خاصة للإرادة والحرية الإنســانية وتؤمن بأن الإنسان يستطيع تحقيق 

النمو من خلال الوعی الذاتی. فی هذه المدرســة، «يمكن للإنسان أن يؤثر علی مصيره 

أو حتی يتحكم فيه». (كنجی، ١٣٩١: ١٠) تؤكد هذه المقاربة علی حرية الإنســان فی 



١٣٠ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٨، صيف ١٤٠٤ش

اختيار مصيره. من أهم وأشــهر الشخصيات فی هذه المدرسة هو أبراهام ماسلو. «كان 

يسعی لاكتشاف ما يحفز السلوك البشری.» (رايكمان، ١٣٩٦: ٤٤٦) يعتقد ماسلو أن 

الإنسان، لكی يصل إلی النمو والكمال، يجب أن يلبی خمسة أنواع من الاحتياجات. هذه 

الاحتياجات الخمســة هی: ١- الاحتياجات الفسيولوجية، ٢- الاحتياجات الأمنية، 

٣- الاحتياجــات الاجتماعية، ٤- احتياجات التقدير، ٥- احتياجات تحقيق الذات. 

النقطة المهمة فيما يتعلق بالوصول إلی النمو هی أنه يجب تلبية احتياجات المســتويات 

الدنيا، مثل الاحتياجات الفســيولوجية والأمنية، إلخ، حتی تظهر الاحتياجات التالية. 

علی ســبيل المثال، يجب أولاً تلبية حاجة الإنسان إلی الطعام والماء، إلخ (الاحتياجات 

الفسيولوجية) حتی يأتی دور الاحتياجات التالية مثل الأمن، إلخ. بعبارة أخری، تلبية 

كل حاجة تدفع الإنســان نحو الحاجة التالية. علی الرغم من أن ماســلو يؤكد أنه فی 

بعض الأحيان، ولأســباب تحفيزية، يمكن للشــخص أن يفضل احتياجات المستويات 

العليا علی احتياجات المســتويات الدنيا؛ علی سبيل المثال، قد يتنازل عن سلامته من 

أجل الحب؛ (فيســت وفيست، ١٣٩٠: ٥٩١) ولكن بشكل عام، فإن السبيل إلی تحقيق 

الذات هو تلبية الاحتياجات الدنيا. يمكن للإنســان أن يقدم شــخصيته الفريدة عندما 

يكون قد حقق ذاته. تحقيق الذات يســاعد الإنسان علی إيجاد هويته وشخصيته؛ هوية 

وشخصية تميزه عن الآخرين. 

تعريف مؤلف الرواية وملخص القصة

محمد حسن علوان (ولد فی ٢٧ أغسطس ١٩٧٩م) روائی سعودی. ولد فی الرياض 

ودرس نظم المعلومات الإدارية فی جامعة الملك ســعود. ثم تابع دراســته فی إدارة 

الأعمال (MBA) فی جامعة بورتلاند وحصل علی الدكتوراه من جامعة كارلتون عام 

٢٠١٦م. فی عام ٢٠١٣م، ترشــح لجائزة البوكر العربية عن روايته "القندس" وفی عام 

٢٠١٧م فاز بالجائزة عن روايته "موت صغير". هذه الرواية جلبت له شهرة واسعة. 

تقدم هذه الرواية قصتين بشكل منفصل. القصة الأولی هی قصة حياة ابن عربی من 

طفولته حتی وفاته، والقصة الثانية تتناول تداول ســيرته الذاتية فی فترات مختلفة. فی 



التحليل النفسی لشخصية ابن عربی فی رواية "موت صغير" بناءً علی هرم ماسلو للاحتياجات / ١٣١

هذه المقالة، سيتم التركيز علی القصة الأولی. 

تبدأ الرواية بأســلوب فنی وعلی لسان ابن عربی نفســه. كما نقرأ فی الصفحات 

الأولــی: «أعطانی االله برزخين: برزخ قبل ولادتــی و آخر بعد مماتی. فی الأول رأيت 

أمی وهی تلدنی وفی الثانی رأيت ابنی وهو يدفننی. رأيت أبی يضحک مستبشرا ببکره 

الذکر وزوجتی تبکی مفجوعة فی زوجها المسنّ.» (علوان، ٢٠١٦: ١٣) 

بنِاءً عَلی هذه الرّوايةِ، ولد ابن عربی فی مرســية. كان والده علی مقربًا من حاكم 

مرسية، محمد بن ســعد بن مردنيش. قام ابن عربی بالعديد من الرحلات خلال حياته. 

كان يبحث عن أوتاده الأربعة ليقطع مســار السعادة. انتقل أولاً من مرسية إلی إشبيلية 

وكرس نفســه للدراســة. فی نفس الوقت، بدأ العمل فی البــلاط الملكی وتفاعل مع 

شــخصيات علمية فی ذلك الوقت مثل ابن رشد. تزوج ابن عربی من فتاة تدعی مريم 

بنــت عبدون وأنجب منها ابنة اسمها زينب. بعد جهود مضنية، وصل ابن عربی إلی وتده 

الأول، يوسف الكومی. شجّعه هذا الوتد علی البحث عن الأوتاد الأخری. بعد رحلات 

عديدة، أدرك أن وتده الثانی قد توفی وأن أحد أصدقائه القدامی قد حل محله. الوجهة 

التالية للعثور علی الوتد كانت مكة. فی هذه المدينة، وبعد العديد من التقلبات الروحية، 

وقع ابن عربی فی حب نظام، ابنة الشيخ زاهر الأصفهانی. خلال هذه المعرفة، وقعت له 

أحداث مريرة؛ فقد ابنته وتركته زوجته، وبعد فترة توفيت. لم يؤَدِّ حب ابن عربی لنظام 

بالزواج، وبقی فاشلاً فی هذا المسعی. خلال الأحداث اللاحقة للقصة، أدرك ابن عربی 

أن ســبب معارضة نظام لهذا الزواج هو أنها وتده الثالثة. كانت ثمرة إقامته فی مكة هی 

تأليــف كتاب "الفتوحات المكية". واصل ابن عربی البحث عن وتده الرابع حتی وجده 

فی ملطية. إن وتده الرابع لم يكن ســوی شمــس تبريزی. بعد أن وجد الأوتاد الأربعة، 

وصل إلی مقام قطب الصوفية. مع مرور الوقت، وبســبب آرائه، تعرض لغضب العلماء، 

واضطر للعمل كبستانی، واستمر فی كسب رزقه بهذه الطريقة حتی وفاته. بالطبع، تروی 

أحداث القصة بأسلوب فنی للغاية وباستخدام تقنيات سرد حديثة مختلفة مثل الفلاش 

بــاك وتيار الوعی وما إلی ذلك، وكما ذكر فــی البداية، تروی فی الواقع قصتان من 

الماضی والعصر الحديث فی رواية واحدة. 



١٣٢ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٨، صيف ١٤٠٤ش

تحليل ومراجعة بيانات الرواية بناءً علی احتياجات ماسلو

فی هذا القســم، سنقوم بتحليل ومقارنة الاحتياجات الخمسة لهرم ماسلو مع مسار 

تشكل شــخصية ابن عربی. يبدأ مسار ابن عربی فی النمو وتحقيق الذات من الحاجة 

الأساسية (الفسيولوجية) ويصل إلی مرحلة تحقيق الذات.

الاحتياجات الفسيولوجية

أول مســتوی من الاحتياجــات فی هرم ماســلو هو الاحتياجات الأساســية 

والفســيولوجية. يجب علی الإنسان أن يلبی احتياجاته الفسيولوجية للبقاء. إذا لم تُلبَّ 

هذه الاحتياجات، فســيظل الشخص منخرطًا فيها دائمًا، وسيحرم من فرصة الوصول 

إلی مستويات أعلی من الهرم. بمعنی آخر، تُعتبر هذه الاحتياجات بمثابة العمود الفقری 

لهرم الاحتياجات، وهی ذات أهمية بالغة. «تشــمل هــذه الاحتياجات: الحاجة إلی 

الهواء والطعام والماء والمأوی والاحتياجات الجنســية والنوم.» (سيف، ١٣٩٠: ٢٣٤) 

من ناحية أخری، فی العرفان والتصــوف، يظهر إهمال أو قلة الاهتمام بالاحتياجات 

الجســدية والمادية بشــكل بارز، ويشــار إليها أحيانًا بالرياضة. من منظور الصوفية، 

«الرياضة هی جهد للانفصال عن الحياة الحيوانية والاتصال بالحياة الروحانية الطيبة، 

وهی أساس الســلوك.» (يثربی، ١٣٩٧: ٨٢). مع هذا الافتراض المسبق، من المتوقع 

أن تكون حياة الشــخصية الرئيســية فی رواية "موت صغير" قائمة بالكامل علی هذه 

الرياضة وإجهاد الجسد؛ ومع ذلك، فإنه لا يری نفسه بعيدًا عن هذه الاحتياجات؛ بل 

فی أجزاء مختلفة من هذه الرواية، يشار إلی الاحتياجات الفسيولوجية وطرق تلبيتها. 

«إذا سهرت لأشهد مطالع الأنوار الإلهية ضيعت علی ذلك حشية الصوف بالنّوم، وإذا 

لزمت الصمت لأسمع حفيف الأسرار القدسية قرقرت بطنی.» (علوان، ٢٠١٦: ٨) 

بالطبع، من الواضح فی هذه المرحلة أن ابن عربی يشــكو من الحجاب الذی تسببه 

له هذه الاحتياجات، ويعتبرها مانعًا لسلوكه؛ لأنه فی التصوف «بالرياضة يمكن تجاوز 

المنــازل والمقامات، والســلوك يتأثر بـ 'الأمن والراحة'، ويكتمل بتحمل المشــقات 

والبلاء.» (يثربی، ١٣٩٧: ٨٢)



التحليل النفسی لشخصية ابن عربی فی رواية "موت صغير" بناءً علی هرم ماسلو للاحتياجات / ١٣٣

فی مكان آخر، يشــار إلی هذه الاحتياجات بشــكل غير مباشر. بعد أن يكتشف 

الخليفــة أن ابن عربی قد تزوج، يقرأ مازحًا من كتاب أسماء الأطعمة التی تزيد الرغبة 

الجنســية، ثم يأمر بطهی مثل هذه الأطعمة لابن عربی. «يا حاجب! قل للطاهی يجعل 

فی عشــائنا من كل ما سمعت ما كان موجودا، فيأكل ابن عربی ما يزيده وآكل أنا ما 

ينقصنی.» (علوان، ٢٠١٦: ١٦٦) 

لذلك، فی الرواية المذكورة، لم يتم تجاهل الاحتياجات الفســيولوجية بالكامل؛ بل 

إن سير الأحداث يسير بطريقة طبيعية حيث تبدأ الشخصية الرئيسية فی تلبيتها تدريجياً 

لتقليلها والتقدم نحو الكمال المنشود والسمو. فی التعاليم العرفانية الإسلامية الصحيحة 

أيضًا، أُشير إلی أهمية هذه الاحتياجات. تلبية هذه الاحتياجات توفر الأساس للتطور 

الروحی والمعنوی للشــخص وعدم الاهتمام بهذه الاحتياجات أو الاهتمام بها قليلاً، 

يؤدی إلی الكفر والانحراف عن الصراط المستقيم. هذه النقطة المهمة هی نقطة التناقض 

بين الإسلام والصوفية الخاطئة غير الإسلامية أو المنسوبة إلی الإسلام. يمكن رؤية هذا 

التناقض فی معارضة الإســلام للرهبانية المبتدعة علی طريقة النصاری وترك الزواج. 

وقد نهُيت هذه الرهبانية فی الأحاديث: «لا رهبانية فی الإسلام.» (ابن حيون، ١٣٨٥ 

هـــ ق، ج٢: ١٩٣)، وعن النبی محمد (صلی االله عليه وآله وســلم) فی ذم الفقر والعوز 

الــذی يؤدی إلی عدم القدرة علی تلبية الاحتياجات الأساســية، نقُل: «كاد الفقر أن 

يكون كفرا.» (الكلينی، ١٣٧٥، ج٢، ٣٠٧) 

الاحتياجات الأمنية

بعد تلبية الاحتياجات الفســيولوجية، يأتی دور الاحتياجات الأمنية. يشمل هذا 

الأمن الحياة والوظيفة والأمن المالی والاســتقرار والقدرة علی التنبؤ. يحتاج البشــر 

ل أساسًــا للتخطيط.  إلی التخطيط فی حياتهم ووجود الأمن فی هذه المجالات يشــكّ

«كلما تقدمنا نحو المســتوی الثانی من هرم ماسلو، أصبحت الاحتياجات أكثر تعقيدًا 

قليلاً.» (شولتز، ١٣٨٩: ٣٤٨) يحتاج الشخص فی هذه المرحلة إلی «الأمن والاستقرار 

والانتماء والدعم والوظيفة والعائلة والممتلكات والصحة والســلامة الجســدية، إلخ.» 



١٣٤ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٨، صيف ١٤٠٤ش

(ماســلو، ١٣٧٢: ٧٤) يصف ابن عربی برزخه الأول بالــولادة والخروج إلی الوجود 

ويصف انفصاله عن الرحم ودخوله العالم الجديد بأنه أمر محزن؛ ولكن أول ما يزيل هذا 

الحزن هو أن فاطمة بانو بنت مثنی، قابلة ابن عربی ومرشدته نحو النمو والسمو، تحتضنه 

وتمنحه شــعوراً بالراحة والأمان. «وهی أيضا اتخذتنی ابنا روحيا لها مذ حطت عيناها 

علی وجهی وغمرتنی بحنانها الجارف الذی كان عزائی الأول فی فراق برزخی وزادی 

فی ابتداء رحلتی.» (علوان، ٢٠١٦: ١٤) 

ولد ابن عربی فی مرســية وأقام فيها لعدة سنوات. كان حاكم هذه المدينة، محمد بن 

ســعد بن مردنيش، من حكام المرابطين. الموحدون، أعداء المرابطين، كانوا قد احتلوا 

أجزاء واســعة من الأندلس باستثناء مرسية. كانت مرســية محاصرة، وقد تسبب هذا 

الحصار فی انعدام الأمن ونقص المؤن العامة، إلخ. عندما استسلمت مرسية للموحدين 

وسقطت المدينة فی أيديهم، استتب الأمن والهدوء إلی حد ما. «دبت الحيات فی أوصال 

المدينة مرة أخری ففتحت الحوانيت الموصدة وانتعشــت الأســواق المهجورة وعادت 

أصوات الباعة تملأ أسماع مرسية.» (علوان، ٢١٠٦: ٤٨) 

بالطبع، تجدر الإشارة إلی أن ابن عربی فی جزء من الرواية يشير إلی عدم اكتراث 

المتصوفة بانعدام الأمن والصعوبات التی تعترض سبيل توفير الضروريات. عندما كان 

ابن عربی مقيمًا فی دمشــق، تمت محاصرة المدينة بأمر من "الكامل"، حاكم القدس. بعد 

أن يذكر ابن عربی المشاكل التی لحقت بالناس، يقول عن وضع المتصوفة: «أما الكامل 

فإنه فور أن أنهی تسليم القدس للفرنجة اتجه نحو دمشق لينزعها من ابن أخيه. وحاصرنا 

فيها ســنةً ضاق فيها المترفون بانقطاع الأنهار عن ســواقيها ونهب الحواصل التی فی 

رساتيقها وغلت الأسعار غلاءً فاحشاً.» (المرجع نفسه: ٥٨٤) إنّ هذه العبارة تعبر عن 

وضع ابن عربی نفســه؛ شــخصية محققة لذاتها تكتفی بأقل القليل من العيش والأمان، 

وقد أعدت نفسها لمواجهة الأيام الصعبة. يسعی المتصوفة بالتركيز علی الأمور الروحية 

والابتعــاد عن هموم الدنيا إلی تحقيق حاجة تحقيق الذات. بهذه الطريقة، يســعون إلی 

الوصول إلی الكمال الروحی. ومع ذلك، فمن البديهی أن العرفاء أيضًا يحتاجون حتمًا 

إلی الحد الأدنی من الإمكانيات لتلبية الاحتياجات الأساسية. 



التحليل النفسی لشخصية ابن عربی فی رواية "موت صغير" بناءً علی هرم ماسلو للاحتياجات / ١٣٥

الاحتياجات الاجتماعية

فی المرحلة الثالثة، يســعی الإنســان إلی تلبية الاحتياجات الاجتماعية. فی هذه 

المرحلة يسعی الإنسان إلی الشعور بالانتماء والصداقة؛ الشعور بالانتماء إلی مجموعة 

من الأصدقاء والعائلة والوالدين وما إلی ذلك. ويحاول خلق هذا الشــعور فی نفســه 

بطرق مختلفة. بعد تلبية الاحتياجات الأمنية، «تبرز الحاجة إلی الحب والمودة فی بداية 

المرحلة التالية لدفع الإنســان إلی الأمام؛ ولهذا السبب، تنشأ فی الإنسان رغبة شديدة 

فی التواصل العاطفی مع الآخرين.» (محمد، ١٩٩٨: ٤٥٧-٤٥٣)

فــی هذه الرواية، يقع ابن عربی فی حب فتيات. إحداهن تُدعی "جالا"، وهی ابنة 

فريدريك، صديق ابن عربی المســيحی؛ (علوان، ٢٠١٦: ١٣٧) علی الرغم من أن هذا 

الحب لا يكلل بالنجاح. الشــخصية الأخری هی مريم بنت عبدون، التی تصبح زوجته. 

يصف ابن عربی وجودها علی النحو التالی: «أقبلت علی بكل ما فی قلبها من شــجر 

يورق للتو. أطعمتنی رضا وســقتنی سلاما وأفرشــتنی طمأنينة وراحة. ما كنت لأطيق 

إشــبيلية لو لم تكن فيها.» (المرجع نفســه، ١٦٤) تُظهر هذه الجملة بوضوح مدی تأثير 

الاحتياجات الاجتماعية والعاطفية علی شــعور الإنسان بالرضا والسعادة. إن وجود 

شــخص ذی قيمة فی الحياة يمكن أن يمنح الإنسان شعوراً بالأمان والانتماء والراحة، 

ويســاعده علی مواجهة تحديات الحياة بشكل أفضل. تبرز هذه الجملة أهمية العلاقات 

الإنســانية ودورها فی تلبية الاحتياجات الأساســية. يمكن القول إن مريم تلعب دور 

الســند العاطفی ومصدر الإلهام لابن عربی، وتساعده علی الشعور بتحسن فی مدينة 

إشــبيلية. هذا الشعور بالانتماء يجعل إشبيلية محتملة لابن عربی ويساعده علی التكيف 

مع العيش هناك. 

لكن أهم حــبٍّ خاضه ابن عربی فــی حياته كان حبّه لنظام؛ ابنة الشــيخ زاهر 

الأصفهانی التی التقی بها فی مكة. يقول ابن عربی عن مدی تعلقه بنظام: «... نظام هی 

أول عهدی بالنساء وأول امرأة أشــعر معها باكتمال الحب وانسياق العاطفة وخضوع 

الروح وطمأنينة الجوارح.» (علوان،٢٠١٦: ٣٣٤) كان حب ابن عربی لنظام لدرجة أنه 

كان يری فيها أول امرأة اختبر معها الحب الحقيقی؛ وكأن النساء اللواتی سبقنها، حتی 



١٣٦ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٨، صيف ١٤٠٤ش

زوجته، لم يدخلن قلبه بقدر نظام. كان لابن عربی ونظام الكثير من القواســم المشتركة 

فی الحديث. كانت نظام من العلماء والمتعلمات فی عصرها، وكان ابن عربی يستطيع أن 

يمضی ساعات معها دون أن يشعر بالتعب. كان ابن عربی يحب نظام من كل قلبه ويشعر 

بعشقها الملتهب فی داخله؛ لكن هذا الحب لم يتوج بالزواج؛ لأن نظام هی وتد ابن عربی 

الثالث، وبالتالی لا يمكنه الزواج منها. 

احتياجات التقدير

احتياجات التقدير هی الفئة الرابعة من الاحتياجات التی يشير إليها ماسلو. تُلبّی 

احتياجات التقدير علی شــكلين: احترام الذات واحترام الآخرين. يحترم الشخص 

بنفس الطريقة التی يری بها نفســه؛ كما يبدو محترمًا فی عيون الآخرين. «إشباع هذه 

الاحتياجات يؤدی إلی احترام الإنســان لذاته واحترام الناس له؛ وفی هذه الحالة، 

يصبح موقعــه وهويته ثابتة وينجذب نحو العمل وتحقيــق النجاح.» (مبروك، ٢٠١١: 

٦٣) بالطبع، «تنقســم هذه الحاجة إلی فئتين فرعيتين: ١- الحاجة إلی القدرة والنجاح 

والمهارة والكفاءة والاســتقلالية والحرية، ٢- الحاجة إلی الاعتبار والمكانة والشرف 

والشهرة والأهمية.» (ماسلو، ١٣٦٧: ١٥٤) 

بذل ابن عربــی جهودًا كبيرة فی تحصيل علوم ومعــارف عصره، وأصبح من أبرز 

الشــخصيات العلمية فی عصره. وقد أدت هذه المكانة العلمية الرفيعة إلی تمتعه بمكانة 

عالية لدی حكام عصره، الذين كانوا يســعون إلی حضوره فی بلاطهم. كان معاشــرة 

الحكام والخلفاء تعتبر من علامات الاعتبار والأهمية، وقد حظی ابن عربی بهذه الصحبة. 

أقام الخليفة فی إشبيلية لفترة. وقد سمع سابقًا من ابن رشد عن ابن عربی، وبعد أن علم 

بعبقريته، قال له: «لا تفارق مجلسی هذا حتی أرحل من إشبيلية.» (المرجع نفسه: ١٦١) 

إن احترام الحكام والوجهاء لابن عربی يســاهم فی رفع مكانته الاجتماعية. علی 

الرغم من أن ابن عربی ليس شخصية تسعی بأی ثمن لكسب احترام الحكام؛ إلا أن هذا 

الأمــر يدفع الناس الذين يولون اهتماماً كبيراً لآراء الحكام، إلی النظر إلی ابن عربی 

كإنسان رفيع القدر وتقديم احترام خاص له. 



التحليل النفسی لشخصية ابن عربی فی رواية "موت صغير" بناءً علی هرم ماسلو للاحتياجات / ١٣٧

بالإضافة إلی الاحترام الذی ناله ابن عربی من الحكام والناس، كان العلماء الذين 

كانوا علــی دراية بالجوانب العلمية والعرفانية لابن عربی، يكنون له منزلة خاصة. من 

الأمثلة التی يمكن ذكرها، احترام العلماء لابن عربی فی مدينة فاس. يتحدث عن لقاءه 

بعلماء المدينة والاحترام الذی كانوا يكنونه له. «وســرعان ما شعر بی الأولياء وأهل 

الطريق. يفدون إلی النُّزل ويســألون عنی فإذا لقيتهم ابتسموا وابتسمت، وعرفوا شأنی 

وعرفــت.» (علوان، ٢٠١٦: ١٧٤) فإن العلماء الذين كانــوا أهل فكر وقلم، اعترفوا 

بمكانة ابن عربی الرفيعة وأكنــوا له احتراماً خاصاً. هذا الاحترام، الناتج عن المعرفة 

والفهم، ســاعد ابن عربــی علی تلبية الحاجة الرابعة، ولم يشــعر بأی نقص من حيث 

الاحترام والمكانة الاجتماعية. 

احتياجات تحقيق الذات

تأتی هذه الاحتياجات فی أعلی الهرم فی هرم ماسلو للاحتياجات. فی هذه المرحلة، 

يسعی الإنسان إلی تحويل نفسه إلی شخصية قادرة علی تحقيق إمكاناتها ومواهبها. من 

خلال تحقيق الذات بنجاح، يمكن للشــخص أن يكتسب هويته وشخصيته الفريدة، ومن 

خلال إشــباع هذه الحاجة تتحقق فردية الشخص ويمكنه تحقيق شخصيته المميزة. يری 

ماســلو أن "البشــر لديهم حاجة واعية لتحقيق الذات ويريدون أن يصبحوا ما يمكنهم 

أن يكونوا. «أهم خصائص تحقيق الذات فی نظرية ماســلو هی كالتالی: ١ـ فهم أفضل 

للواقع والتواصل معه ٢ـ مقاومة الانصهار الثقافی ٣ـ قبول الذات والآخرين والطبيعة 

٤ـ العفوية والبســاطة والطبيعية ٥ـ جودة الانعــزال والحاجة إلی الخلوة ٦ـ الإبداع 

والابتكار ٧ـ التركيز علی حل المشــكلات.» (ماسلو، ١٣٦٩: ٢٣٨-٢١٦) يری ابن 

عربی أن معرفة االله والوصول إليه هو أســاس تحقيق الذات. «يدرك الإنسان الكامل 

معرفة الكنز الخفی؛ المعرفة التی هی غاية االله من خلق العالم.» (شــيتيك، ١٣٩٣: ٩٨) 

فی هذا الجزء، سنتناول هذه الخصائص. 

فهم أفضل للواقع والتواصل معه

يسعی محققو الذات إلی قبول الواقع كما هو، لا كما يرغبونه. بمعنی آخر، لا يكتفون 



١٣٨ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٨، صيف ١٤٠٤ش

بالتمنــی، ولا يريدون فرض رغباتهم علی الواقع الموضوعی. يصاب ابن عربی أحيانًا 

بالإحباط فی بحثه عن الأوتاد، ويحزن لأنه لا يســتطيع العثور علی وتده بســرعة. فی 

هذه اللحظات، يتذكر نصيحة فاطمة بانو التی قالت: «طهّر قلبك ... ثم اتبعه.» (علوان، 

٢٠١٦ : ١٩٤) يستنتج ابن عربی من تذكر هذه المقولة ما يلی: «يا االله! لو علمت فاطمة 

أن البحث عن وتد فی أفريقية كلها أسهل من تطهير القلوب.» (المرجع نفسه، ١٩٥) هذه 

الجملة تدل علی أن ابن عربی يؤمن بخطأ الإنسان ولا يعتبر نفسه معصوماً عن الخطأ أو 

الذنب. إنه لا يقع فی الوهم، وهذا الفهم يجعله متواضعاً؛ أی أنه لا يری نفسه أفضل من 

الآخرين ولا يحكم علی الآخرين بســهولة. إنه يعلم أنه دائمًا معرض للزلل والسقوط 

فی هاوية الفســاد، ويسعی باستمرار لمراقبة ســلوكه وقوله وفعله. من ناحية أخری، 

يســعی دائمًا لإصلاح حاله الداخلی، ويتابع بجدية ومثابــرة مثالية تطوره الأخلاقی 

والروحی، ويبتعد عن الذنوب. كما يلاحظ فی الرواية، يقترب خطوة بخطوة من المراتب 

العرفانية العالية والمعرفة الإلهية، ويصل إلی درجة يصبح فيها قدوة للسّالكين إلی االله. 

مقاومة الانصهار الثقافی

الأشــخاص الذين يحقّقون ذواتهم، لديهم طريقهم الخاص فی التفكير، ولا يسعون 

إلی التوافق مع المجتمع والثقافة الســائدة. إنهم يتمتعون بشــجاعة كبيرة ولا يريدون 

التوافق مع الحشــود ويقولون أو يفعلون شــيئًا يتعارض مع آرائهم ورغباتهم، لمجرد 

الخوف من الفضيحة. مقاومة الانصهار الثقافی تعنی «مقاومة التماهی مع الجماعة وعدم 

الذوبان فی اللوائح والعادات والتقاليد الاجتماعية والثقافية.» (شاملو، ١٣٨٨: ١٤١) 

فی الواقع، يمكن القول إن هؤلاء الأشــخاص «يدارون ويوجّهون بطبيعتهم الداخلية.» 

(كريمی، ١٣٧٨: ١٦٤) إنّ الشخصية الرئيسية فی رواية "موت صغير" تختبر تحقيق الذات 

وخصائصــه المختلفة فی مراحل مختلفة من حياته. لقد انضم إلی صفوف رجال االله منذ 

نعومة أظافره؛ لذلك، وقف فی وجه الثقافة الســائدة فی عصره، وتجلی هذا الموقف فی 

مجالين: الرياضات الفرديــة ومقاومة الإغراءات والعروض المالية والمناصب المختلفة. 

أحد هذه المواقف هو عندما يتصرف بخلاف ســيرة والده. والد ابن عربی من رجال 



التحليل النفسی لشخصية ابن عربی فی رواية "موت صغير" بناءً علی هرم ماسلو للاحتياجات / ١٣٩

البلاط ويعمل فی خدمة الســلطة الحاكمة. عادة فی مثل هذه العائلات، يســعی الأب 

إلی أن يسلك أبناؤه هذا الطريق ويستفيدوا من السلطة ومزاياها. كان والد ابن عربی 

يرغب فی ذلك أيضًا، وأدخل ابن عربی إلی البلاط. دخل ابن عربی البلاط فی البداية 

وانشغل بشــؤون البلاط؛ لكنه تدريجياً تراجع عن العمل فی البلاط وانشغل بتحصيل 

العلــم. «رفعت ذكر أبی. أعرف ذلك. ولكنی خالفت دربه و نفرت من العمل فی بلاط 

الملوك.» (علوان، ٢١٠٦: ١٥) يری القرآن أن ســبب معارضــة بعض الناس لتعاليم 

الوحــی هو اتباعهم لآبائهم فی اختيار الدين والعقيدة: ﴿وَ إِذا قيلَ لهَُمُ اتَّبِعوا ما أَنْزَلَ 

االلهُ قالوا بَلْ نتََّبِعُ ما أَلْفَينا عَلَيهِ آباءَنا...﴾ (البقرة/ ١٧٠) ولهذا الســبب، فإن ابن عربی، 

باعتباره شخصية محققة لذاتها، لا يسير علی نهج أبيه ويظل وفياً للطريق الذی اختاره.

مثال آخر علی اختلاف ابن عربی عن والده فی أسلوب الحياة يرويه أحد أصدقاء 

والده. يأتی هذا الصديــق العائلی ذات يوم إلی منزلهم ويعترض علی والد ابن عربی 

لكونه فی البلاط وكيف تعلق بالدنيا؛ بينما هناك آخرة مقبلة ويجب أن يخشــی عاقبة 

الأمور؟ ثم يقارن ابن عربی بوالده: «أدنی الشــيخ رأسه لينظر فی عينی أبی و قال له 

بصوت أخفض قليلا: أما لک فی ابنک هذا موعظة؟ شــاب صغير فی شهوته قمع هواه 

وطرد شيطانه وعدل إلی االله تعالی ويصاحب أهل االله ...» (المرجع نفسه: ١٨) 

إذن، بهذا التوضيح، يمكن فهم أن ابن عربی لم يتبع طريقة أبيه، وقد بذل جهده لمقاومة 

ثقافته العائلية. بالطبع، كان هذا أحد سمات العرفاء المنشــغلين بهموم الناس والمنتمين 

إلی الشــعب علی مر التاريخ. «تلبية احتياجــات الناس لدی الحكام والأمراء كانت 

إحدی المهام التی كان العلماء والعرفاء يرون أنها تقع علی عاتقهم، وكانوا دائمًا صوت 

المظلومين والمحتاجين فی القصور والبلاط. بالطبع، كانت المصالح الشخصية لبعض العلماء 

أهم من تحقيق العدالة للمحتاجين، ولهذا الســبب لجــأوا إلی التملق وتبرير تصرفات 

الملوك والحكام. ابــن عربی هو أحد عرفاء النــوع الأول.» (أبوزيد، ١٣٨٥: ١٤٦)

من الأمثلة الأخری علی مقاومة الانصهار الثقافی، عدم قبول آراء كبار العلماء فی 

عصره. فی أحد دروس ابن عربی، حيث كان تلميذاً، يقتبس أستاذه قولاً لابن رشد. كان 

ابن رشــد يعتقد أن الخير هو ما يقوله العقل، والشر هو ما يكرهه العقل. بعد سماع هذا 



١٤٠ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٨، صيف ١٤٠٤ش

القول، يقول ابن عربی لنفسه: «ويحه! فأين وجيبُ القلب وكشف الرب؟» (المرجع نفسه: 

١٢٥) يؤمن الفلاســفة بالمنهج العقلی، بينما يؤمن العرفاء بالمنهج المستمد من الكشف 

والشهود القلبی. كان ابن رشد من العلماء المشهورين فی عصره، وقلما كان أحد يخالفه 

فی الرأی. يعبر ابن عربی بهذا النقد عن إيمانه بصحة المنهج العرفانی، ويسعی فی حياته 

دائمًا إلی الكشف والشهود القلبی وتزكية النفس، ويريد دائمًا الوصول إلی الحقيقة؛ لا 

مجرد معرفتها. 

قبول الذات والآخرين والطبيعة

الشخص المحُقق لذاته يعرف نفســه جيدًا، ويدرك سماته ونقاط قوته وضعفه. يعبرّ 

عن نقاط قوته ويعززها، ويســعی لتعويضها بقبول نقاط ضعفه. كما يقرّ بحق الآخرين 

فی نقاط ضعفهم. بقبوله هذه النقطة، يتفاعل مع الناس بتعاطف، ولا يسارع إلی رفضها. 

ابن عربی، بعد أن ينغمس فی الماديات والملذات، ينظر إلی نفسه ويدرك أنه ابتعد عن 

مســار حياته الأصلی، وهو تطهير قلبه، ويصف نفسه علی النحو التالی: «شعرت أنی 

لوثت قلبی الذی أمرتنی فاطمة بتطهيره. جالست الخليفة واعتدت علی طعام القصور. 

تزوجت مريم واعتدت علی لذة الجسد. تسلمت العطاء واعتدت علی امتلاء الجيب. لا 

عجب إذن أن يحيق بی هذا الضيق والكدر.» (علوان، ٢٠١٦: ١٧٨) 

من علامات قبول الآخر، التغاضی عــن بعض أخطائهم وعيوبهم. يظهر ابن عربی 

هذا القبول فی تعامله مع شــرب عمّه للخمر فی شهر رمضان أيضاً. فبعد أن يری عمه 

يشرب الخمر فی المتجر، يخرج مسرعاً من المتجر ويتظاهر بأنه لم يلاحظ شيئاً. «وصلت 

حانوته ودخلت دون أن أســلم لأجد عمی يشــرب من جرة خفية وقد أولانی ظهره. 

تراجعت هلعا لشــربه فی وقت الصيام ولم يرنــی. ثم عدت وناديته من الخارج وكأنی 

جئت لتَِوّی فأذن لی بالدخول.» (المرجع نفسه: ٨٤) 

بعــد أن يعتزل ابن عربی فی المقبرة لفــترة، يعود إلی المنزل. فی هذا الوقت، يوبخه 

والده. ينتقد والده حاله، ويردّ ابن عربی عليه بأن االله قد نصحه وأرشــده. يسأل والده 

بتعجب: «ولمــاذا يعظك أنت من دون العالمين؟» فيجيب ابــن عربی: «لأنی ولی من 



التحليل النفسی لشخصية ابن عربی فی رواية "موت صغير" بناءً علی هرم ماسلو للاحتياجات / ١٤١

أوليائــه.» (علوان، ٢٠١٦: ١٥٤) تدل هذه الإجابة من ابن عربی علی اعترافه بقدرته 

علی بلوغ مقام الولاية، ويدافع عن نفسه بثقة كاملة أمام توبيخ والده. 

العفوية والبساطة والطبيعية

هذه السّــمة تجعل الشخص المحُقق لذاته ينأی بنفسه عن أی ادعاء أو نفاق، ويظهر 

حقيقته. فهو لا يريد أن يظهر نفســه كشخص آخر بوضع قناع علی وجهه الحقيقی. لديه 

علاقة جيدة بذاته الحقيقية، ولا يشــعر بأی خوف من التعبير عنها. وفقًا لماسلو، «يمكن 

وصف جميع الأفراد المحققين لذواتهم بأنهم عفويون نســبيا فی ســلوكهم، وأكثر عفوية 

بكثير فی حياتهم الداخلية وأفكارهم.» (ماســلو، ١٣٧٢، ٢٢١) سلوك هؤلاء الأفراد 

فطری وداخلی، ولا يتصرفون بطريقة نمطية أو قالبية. «ســلوك المحققين لذواتهم مفتوح 

تمامًــا، طبيعی وواضح. لا يخفی المحققون لذواتهم مشــاعرهم وعواطفهم عادةً ليكونوا 

شيئًا ليســوا عليه.» (كريمی، ١٣٧٤: ١٦) يتصرف ابن عربی فی بعض المواقف ببساطة 

شــديدة وطبيعية وبعيدًا عن التكلف. أحد هذه المواقف هو عندما يبكی ابن عربی فی 

صفّه أمام الطّلاب. إنّ ســبب بكائه هو تذكره لحظة انفصاله عن فاطمة بانو بنت مثنی. 

هذا الانفصال حدث فی طفولة ابن عربی، والآن بعد ســنوات عديدة، يبكی فی درس 

دون أن يشــعر بالخجل من طلابه. «فكنت أتذكرها بعد سنوات فی درس من الدروس 

وحولی تلاميذی، فأبكی بينهــم فجأة دون مقدمات...» (علوان٢٠١٦ : ٤٣) إنه يحترم 

مشاعره وعواطفه ويعبر عنها؛ دون أن يخجل من أحد أو يتأثر بوضعه ومكانته. 

جودة الانعزال والحاجة إلی الخلوة

فی بعض الأحيان، ولأســباب عدة، يميل الشخص إلی الابتعاد عن رفقة الأصدقاء 

والزملاء، إلخ، ويصبح منعزلاً. توفر الخلوة فرصة للشــخص المحقق لذاته لفحص نقاط 

قوته وضعفه، وتقييم المســار الذی اتخذه، ودراسة طرق تحقيق أهدافه. «يسهل عليهم 

أن يكونــوا منعزلين وهادئــين ورصينين. ربما يكون هذا بســبب رغبتهم فی الثقة فی 

فهمهم الخاص لموقف ما.» (ماســلو، ١٣٧٢: ٢١٨) بين العرفاء، العزلة شــائعة جدًا، 

وفيها يمارسون العبادة، ومحاســبة الأعمال، والتفكر فی الخلق، إلخ. يسعی العرفاء إلی 



١٤٢ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٨، صيف ١٤٠٤ش

التحول إلی الإنسان الكامل؛ أو علی الأقل الاقتراب من هذه المكانة. العزلة والانعزال 

يســاعدان العارف علی تحقيق هذا الهدف. «... وكلما توغل فی داخله وقطع ارتباطه 

بالخارج أكثر، [كلما اقترب من مقام الإنسان الكامل].» (مطهری، ١٣٨١: ١٧٥) لتحقيق 

"الاهتمام بالداخل وإهمال الخارج"، يمكن أن تكون العزلة خيارًا مناسبًا للعارف؛ لأنه 

يجد كل ما يحتاجه فی داخله. يعبرّ الشــاعر الإيرانی حافظ الشيرازی عن هذا المعنی 

بقوله: «سالها دل طلب جام جم از ما می کرد/ آنچه خود داشت ز بيگانه تمنا می  کرد» 

«لســنوات طلب القلب كأسَ جم منا / ما كان يملكه هــو، تمناه من الغريب» (حافظ، 

١٣٧٦: ١٣٧) وکما يقول الشاعر الصوفی الشهير الآخر جلال الدين المولوی: «در خود 

بطلب هر آنچه خواهی که توئی» (اطلب کلَّ ما تريد فی نفســک!) (مولوی،١٣٧٤ش، 

ج٢: ١٤٢٦) فی أجزاء كثيرة من هذه الرواية، يلجأ ابن عربی إلی الانعزال، ويری أنه 

ضــروری جدًا له. يقول عن مدة عزلته: «فعلمت أنــی بلغت المعتزل الذی يليق ببيعتی 

قطبا بعد خمســين سنة علی طريق االله المحفوف خلوة وسفرا وجوعا ورياضة ومجاهدة.» 

(علوان٢٠١٦ :٩) يبدو أن ابن عربی، باســتمراره فی العزلة، تمكّن من أن يصبح قطب 

الصوفية. العزلة شــرط أساســی لکی يصبح العارف قطبا. هــذه العزلة تصل إلی حد 

النوم فی القبور؛ بحيث لا يستطيع أحد أن يبحث عن ابن عربی. «وجدت نفسی أخيرا 

فی المقبرة، فدخلت وســلمت وجلت بين القبور فشــعرت بسكينة. ثم لمحت قبرا خربا 

قد صار أشبه بمغارة صغيرة، فجلســت فيه وبدأت أقرأ القرآن.» (المرجع نفسه: ١٥١) 

الإبداع والابتكار

يساعد الإبداع والابتكار الشخص الذی يحقق ذاته علی التعبير عن فرديته. إنّه يقدّم 

وجهات نظره ومشاعره وتجاربه الفريدة للآخرين. التعبير عن الفردية يساعد الفرد علی 

ترسيخ هويته والشعور بقيمة أكبر. يمكنه من خلال ذلك حل المشكلات بطرق جديدة. 

يشعر الشخص المبدع بقيمته ويفتخر بنفسه. يعتبر ابن عربی أحد أكثر الكتاب إنتاجًا فی 

العالم الإســلامی. «تُظهر أعماله الباقية سيطرته الواسعة وإحاطته بجميع مجالات الفكر 

الصوفی فی عصره، وقد اعتبر ابن عربی بحق أحد أكثر الشــخصيات الأدبية والصوفية 



التحليل النفسی لشخصية ابن عربی فی رواية "موت صغير" بناءً علی هرم ماسلو للاحتياجات / ١٤٣

والفلسفية إنتاجًا وتأثيرًا فی العالم الإسلامی.» (مير آخوری وشجاعی، ١٣٧٦ هـ ش: 

١٨) «فی رســالة كتبها من دمشق عام ٦٣٢ هـ إلی كيخسرو الأول، ملك قونية، يعدد 

٢٤٠ عنوانًا من مؤلفاته. وقد قدر الشــعرانی عدد مؤلفاته بحوالی ٤٠٠، وجامی بأكثر 

من ٥٠٠، وعثمان يحيی ٨٤٨، وويليام تشــيتيك بأكثر من ٩٠٠.» (ابن عربی، ١٣٨٦ 

هـ ش: ٣٥) فی هذه الرواية، يشار من حين لآخر إلی انشغال ابن عربی بكتابة الشعر، 

وأكثر من ذلك، بكتابة الكتب. وقد أدت علاقته بنظام إلی تأليف قصائد، جاءت بعض 

أبياتها فی الرواية. «ليت شــعری هل دروا أی قلــب ملكوا.» (علوان، ٢٠١٦: ٣٢١) 

«وفؤادی لو دری أی شِعب سلكوا.» (المرجع نفسه: ٣٢٢)  

فی مكة، يلاحظ الشــيخ زاهر أن ابن عربی قد أوقف دروســه. يسأل عن السبب. 

يجيب ابن عربی بأنه يؤلف كتاب "الفتوحات المكية" ويتحدث عن موضوعه: «عن جميع 

ما فتحه االله علی من فنون المعارف فی مكة. أسمّيه الفتح المكی.» (المرجع نفسه: ٣٢٨) 

إن وجود هذه الأعمال العلمية والأدبية جعل ابن عربی يتمتع بمكانة رفيعة ويفتح آفاقًا 

جديدة أمام الباحثين عن العلم والمعرفة. 

التركيز علی حل المشاكل

لدی الأشــخاص الذين حققوا ذواتهم رسالة فی الحياة ويعملون بجد لتحقيقها. يعدّ 

التركيز علی حل المشــاکل إحدی الســمات المميزة لهم، وفقًا لأبراهام ماسلو. تعنی 

هذه الخاصية أنهم، بدلاً من التركيز بشــكل رئيسی علی مشاكلهم وهمومهم الشخصية 

والداخليــة، يميلون إلی تركيز انتباههم علی المشــاكل والقضايــا الخارجية، وخاصةً 

القضايا الاجتماعية والفلسفية والعالمية. غالبًا ما يری هؤلاء الأشخاص أنفسهم جزءًا 

من كيان أكبر، ولديهم شعور برسالة أو هدف فی الحياة. فهم لا يرون المشاكل فحسب، 

بل يشــعرون أيضًا بمسؤولية حلها ويشاركون بفعالية فی إيجاد حلول لها. يقول ماسلو: 

«الأفراد الذين يحققون ذواتهم يميلون إلی التركيز علی المشــاكل أكثر من التركيز علی 

الذات. بشــكل عام، لا يهتمون كثيرًا بأنفســهم. هؤلاء الأفراد لديهم رسالة فی الحياة 

ولديهم واجب يقع علی عاتقهم، لديهم مشــكلة خارج ذواتهم ويشــعرون بالمسؤولية 



١٤٤ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٨، صيف ١٤٠٤ش

تجاهها.» (ماســلو، ١٣٧٢: ٢٢٣) مواجهة المشاكل والســعی لحلها يوفر فرصًا للتعلم 

والنمو والتنمية الشــخصية. حل المشــاكل يمنح معنی لحياة للفرد. وجود مشكلة يدفع 

الإنسان إلی عدم اعتبار الحياة بلا معنی، ويسعی بجدية وراء تلك المشكلة فی حياته. 

الهمّ والمشــكلة الأساســية لابن عربی فی حياته كلها كانت الوصول إلی المحبوب 

والمعشوق الحقيقی، أی االله. جميع الأنشطة التی يقوم بها فی حياته؛ الرحلات والعلاقات 

الاجتماعيــة والحضور أمام كبــار العلماء والعرفاء والعزلة والانعــزال إلخ، كلها فی 

ســبيل تحقيق هذا الهدف. ينتقد ابن عربی الفلسفة أمام الخليفة علی النحو التالی: «يا 

أميرالمؤمنين، إن الفلســفة هی محبة الحكمة. وليــس كل من أحب محبوبا نال وصاله.» 

(علوان، ٢٠١٦: ١٦١) يحدّد ابن عربی والعرفاء بشــكل عام هدفهم فی الوصول إلی 

المعشــوق؛ وليس مجرد معرفته. «وعلی مثل هذه الحال التی يكون القلب فيها مفتوحا 

علی مهب الجهات الأربع أفاض االله علی من علمه اللدنی معارج عقلية ما صعدتها من 

قبل، ومقامات روحانية ما بلغتها قط ...» (المرجع نفســه: ١٧٤-١٧٣) تظهر حياة ابن 

عربی بأكملها فی هذه الرواية هذا السعی الدؤوب للوصول إلی االله. 

النتيجة

أظهر تحليل شــخصية ابن عربی بناءً علی هرم ماســلو للاحتياجات أنه سعی منذ 

طفولته إلی تحقيق الذات. وقد وصل إلــی تحقيق الذات من خلال تلبية الاحتياجات 

الأساســية. فی هذه الرواية، ذُكرت أمثلة من حالات تلبية الاحتياجات الفسيولوجية 

والأمنيــة والاجتماعية واحتياجات التقدير. من أبرز جوانب تحقيق الذات لابن عربی 

هی مقاومته للانصهــار الثقافی، والانعزال والحاجة إلی الخلــوة، والتركيز علی حل 

المشــاكل. أدّت مقاومة الانصهار الثقافی إلی امتناعه عــن التواجد فی بلاط الملوك 

وأصحاب الســلطة، والابتعاد عن مصاحبة أرباب القدرة. كما أدت إلی عدم اتباع ابن 

عربــی طريق التبعية والطاعة فی مواجهة العلماء والوجهاء فی عصره، بل وجد طريق 

الســمو بنفسه وسلكه. هذه المقاومة للانصهار الثقافی هی التی أدت به فی نهاية حياته 

إلی الاستبعاد من الدوائر الدينية الرسمية، والعيش من خلال البستنة، وفی النهاية توفی 



التحليل النفسی لشخصية ابن عربی فی رواية "موت صغير" بناءً علی هرم ماسلو للاحتياجات / ١٤٥

فی الغربة والعزلة. 

الانعــزال والحاجة إلی الخلوة هی طريقة اســتخدمها ابن عربی فی جميع مراحل 

حياته. وقد اســتغل هــذه الطريقة فی أجزاء كثيرة من الروايــة للحصول علی معرفة 

جديدة، وتحسين حالته النفســية والروحية، واكتساب المزيد من القوة لمواصلة المسار. 

هذه العزلة والحاجة إلی الخلوة تُلاحظ بكثرة فی حياة العديد من العرفاء، ســواء فی 

العالم الإســلامی أو خارجه؛ لذا، فإن ابن عربی ليس اســتثناءً من هذه القاعدة وقد 

اســتفاد منها إلی أقصــی حد. حتی أنه فی جزء من هــذه الرواية، يذهب إلی المقبرة 

لتحقيق هذا الهدف المهم، ويواجه رد فعل عنيف من والده. 

التركيز علی حل المشاكل هو جانب آخر من جوانب تحقيق الذات فی شخصية ابن 

عربی. المشكلة التی ســعی ابن عربی لحلها طوال حياته هی الوصول إلی االله. فاطمة 

بانو بنت مثنی، التی دعته إلی تطهير قلبه، كانت تساعده بالضبط علی الوصول إلی االله. 

البحث عن الأقطــاب الأربعة المذكورين فی الرواية، هو للوصول إلی االله. يمكن القول 

أن حياة ابن عربی هی مسار نحو الوصول إلی االله. 

المصادر والمراجع

العربية:

القرآن الكريم.

ابن حيون، النعمان بن محمد بن المغربی. (١٣٨٥ هـ ق). دعائم الإسلام. قم: مؤسسة آل البيت (ع). 

علوان، محمد حسن. (٢٠١٦). موت صغير. بيروت: دار الساقی. 

الكلينی، محمد بن يعقوب. (١٣٧٥ هـ ش). الكافی. طهران: أسوه. 

مبروك، رشــا محمد علی. (٢٠١١). الحاجات النفســية فی ضوء نظرية ماســلو (دراسة مقارنة بين 

الكفيف والمبصر). رســالة دكتوراه، المشرف: فوقية حسن عبدالحميد رضوان وآمال العرباوی مهدی. 

جامعة بورسعيد. 

محمد، سيد عبدالرحمن. (١٩٩٨). نظريات الشخصية. القاهرة: قباء. 

الفارسية:

ابن عربی، محمد بن علی. (١٣٨٦ هـ ش). فصوص الحكم. تقديم، ترجمة النص، شــرح وتحليل: محمد 

علی موحد وصمد موحد. طهران: كارنامه. 



١٤٦ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٨، صيف ١٤٠٤ش

أبو زيد، نصر حامد. (١٣٨٥ هـ ش). هكذا تكلم ابن عربی. ترجمة: إحسان موسوی خلخالی. طهران: 

نيلوفر. 

تشــيتيك، ويليام. (١٣٩٣ هـ ش). ابن عربی وريث الأنبياء. ترجمــة: هوشمند دهقان. طهران: پيام 

امروز. 

حافظ، شمس الدين محمد. (١٣٧٦ هـ ش). ديوان حافظ. تصحيح: هوشنك ابتهاج. طهران: كارنامه. 

رايكمان، ريتشارد. (١٣٩٦ هـ ش). نظريات الشخصية. ترجمة: مهرداد فيروزبخت. طهران: أرسبران. 

ســيف، علی أكبر. (١٣٩٠ هـ ش). علم النفس التربوی الحديث؛ علم نفس التعلم والتعليم. طهران: 

دوران. 

شاملو، ســعيد. (١٣٨٨ هـ ش). مدارس ونظريات فی علم نفس الشخصية. الطبعة التاسعة. طهران: 

رشد. 

شولتز، دوان؛ سيدنی آلن شولتز. (١٣٨٩ هـ ش). نظريات الشخصية. ترجمة: يحيی سيدمحمدی. طهران: 

نشر ويرايش. 

فيســت، جس؛ غريغوری جی فيست. (١٣٩٠ هـ ش). نظريات الشخصية. ترجمة: يحيی سيد محمدی. 

طهران: روان. 

كريمی، يوسف. (١٣٧٤ هـ ش). علم نفس الشخصية. الطبعة السادسة. طهران: رشد. 

كنجی، حمزه. (١٣٩١ هـ ش). علم النفس العام. طهران: سافالان. 

ماســلو، أبراهام. (١٣٧٢ هـ ش). آفاق أسمی للطبيعة البشرية. ترجمة: أحمد رضوانی. مشهد: آستان 

قدس رضوی. 

ــــــــــــــ. (١٣٦٩ هـ ش). الدافعية والشــخصية. ترجمة: أحمد رضوانی. مشهد: آستان قدس 

رضوی. 

ــــــــــــــ. (١٣٦٧ هـ ش). ســيكولوجية الشخصية السليمة. ترجمة: شيوا رويكريان. طهران: 

هدف. 

مطهری، مرتضی. (١٣٨١ هـ ش). الإنسان الكامل. طهران: صدرا. 

مولوی، جلال الدين، (١٣٧٤ش)، ديوان شمس، طهران: منشورات راد.

ميرآخوری، قاســم وحيدر شــجاعی. (١٣٧٦ هـ ش). قاموس التعبيرات العرفانية لمحيی الدين ابن 

عربی. طهران: جامی. 

ميرصادقی، جمال؛ مهاجر، ميمانت. (٢٠١١). عناصر الخيال. الطبعة الخامســة. طهران: منشــورات 

سخن.

يثربی، يحيی. (١٣٩٧ هـ ش). خداع السراب: بحث فی معرفة وتقييم ونقد التصوف. قم: فروغ فردا.


