
دراسة الخطاب الوعظی والاعتباری فی شعر أبی مسلم البهلانی؛ 

قراءة نسقية علی ضوء آراء الغذامی
عيدان جلالی٭
علی خضری (الكاتب المسؤول)٭٭
رسول بلاوی٭٭٭
محمد جواد پورعابد٭٭٭٭

الملخص
يســتعرض  "العلاج بالمعنی" لفرانكل بمكافحة المشاكل النفسية بناءً علی مبادئ يُعدّ 

النقد الثقافی من المناهج النقدية الحديثة التی أعطت المتلقی فرصة تحديد النص وفكّ 

شفراته واستنطاق ما به من معان جديدة، وهذا ما ينيط الباحث اللثام عنه فی الأشعار 

الوعظية لأبی مســلم البهلانی الذی يُعتبر من أبرز شــعراء عمان، حيث جاء خطابه 

الاعتباری، ليحثَّ علی عدم الركون إلی الدنيا ولزوم الحذر من الموت. ولدعواته إلی 

الخير واستنهاض المسلمين الأثر البالغ فی أحداث تاريخ عمان الحديث، خاصة إبان 

حكم الإمام سالم الخروصی. اعتمد البحث علی ضوء آراء الغذامی فی النقد الثقافی، 

لاستظهار الأنساق المضمرة والمعلنة فی الخطاب الوعظی للبهلانی عبر المنهج الوصفی- 

التحليلی فی أربعة محاور وهی: النسق التوعوی من فتن الدنيا وقد حاكه البهلانی فی 

عباءة النسق الفحولی، باخعاً نفسه فی نســق انكساری وإيديولوجی. ويقرأ المتلقی 

فی النسق الاعتباری من الموت نسقاً تحذيرياً للأنا والآخر يستقبح فيه الشاعر غفلة 

الناس، وفی جلده لنفسه يستشعر القارئ نسقاً عصابياً لنفس مضطربة يوبِّخ البهلانی 

فيها الانغرار بالدنيا، كما يبرز النسق الاستعلائی تجاه الآخر. وفی النسقين الأخيرين؛ 

الدعوة إلی الوحدة والترغيب إلی الخير أيضا كان السياق يعبرّ عن نسق فحولی للأنا 

الخبيرة بأسباب الهزيمة عند المسلمين وقد تمّ كشف النسق الصوری عبر الصور الجمالية 

للتشــبيه فی الدراسة. يســتنتج الباحث من كلّ هذه الأنساق المضمرة والمعلنة بتأثُّر 

الشــاعر من الخلفية الدينية وانعكاس وطغيان هذا الاتجاه الدينی علی معظم ديوانه.

الکلمات الدليلية: النقد الثقافی، الأنساق المضمرة، الخطاب الوعظی، أبو مسلم البهلانی.

٭. طالب دكتوراه، فرع اللّغة العربيّة و آدابها، جامعة خليج فارس، بوشهر، إيران

alikhezri@pgu.ac.ir٭٭. أستاذ مشارك اللّغة العربيّة و آدابها، جامعة خليج فارس، بوشهر، إيران
٭٭٭. أستاذ فی قسم اللغة العربية وآدابها، جامعة شهيد تشمران أهواز، أهواز، إيران

٭٭٭٭. أستاذ مشارك اللّغة العربيّة و آدابها، جامعة خليج فارس، بوشهر، إيران

تاريخ القبول: ١٤٤٦/٠٨/٠٧ق تاريخ الاستلام: ١٤٤٦/٠٢/٠٣ق 

إضاءات نقدية (مقالة محکمة)
السنة الرابعة عشرة ـ العدد الثالث والخمسون ـ  ربيع ١٤٠٣ش / آذار ٢٠٢٤م

https://doi.org/10.82401/roc.2024.869402

صص ٤٥ ـ ٦٧



٤٦ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٣، ربيع ١٤٠٣ش

المقدمة

ظهر النقد الثقافی فی الســاحة النقدية علی المســتوی المعرفــی والمنهجی بعد أن 

احتكَّ بالعديد من الحقول الثقافية والعلوم الإنسانية، فارتدی ثياباً ثقافياً ذات منظور 

شامل يتجاوز الاهتمام بالنص الأدبی من حيث الجمالية إلی الاهتمام بما هو مخبوء بين 

صفحــات النص من معان جديدة بوعی من المبدع حيناً، وعلی غفلة منه أحياناً كثيرة، 

وعلی هذا الأساس ارتأی الباحث اســتنطاق الخطاب الوعظی فی ديوان أبی مسلم 

البهلانی الذی يُعدّ من أبرز رواد الشــعر العمانی وقد كان له أثر واضح فی نمو الحركة 

الأدبية وازدهارها علی الساحة العمانية وعلی نطاق البلد العربی. إنَّ الخطاب الوعظی 

البارز والمكثّف فی شــعر البهلانی يضمّ كنوزاً زاخرةً من النصائح والمواعظ الســامية 

والحكم المتضاهية، ممّا دفع الباحث إلی أن يقوم بقراءته وفق منظور النقد الثقافی قراءة 

جديدة، تُســتظهر مكنوناته وتحُدّد مقاصده من أجل الوقوف علی طبيعته وحفر أنساقه 

الثقافية المضمرة، وتكمن أهمية هكذا دراسات فی حداثة منهج النقد الثقافی ولما تخلّقه 

من إشــكالات فی الفكر النقدی. يشتغل النسق المضمر فی الخطاب الوعظی للبهلانی 

بآليات مختلفة، تمكّنه من تعبئة الجمهور والثأثير علی سلوكه. فإنَّ تراكم الشعر الوعظی 

فی ديوان البهلانی يؤكِّد عمق البعد الدينی فی خطابه الاعتباری وهيمنة النزعة الدينية 

علی خطابه الشعری.

اعتمد البحث فی اســتخراجه لما تواری بداخل النص الأدبی من أنساق مطمورة 

أحيانــاً ومتبلورة فی مواضع أخری، علی ضــوء آراء الغذامی فی النقد الثقافی وعبر 

المنهج الوصفی-التحليلی، ليكشف خفايا شعر البهلانی. جاءت الدراسة فی أربعة محاور 

منها: خطاب البهلانی فی النســق التوعوی المعلن من مغبــة الركون إلی الدنيا، الذی 

يُســلَّط الضوء فيه علی نمط تمرير الأنساق المطموسة ويُكشَف للمتلقی الصورة الكاملة 

عن رؤية البهلانی فيما يتعلق بالمجتمع النهمك بملذات الدنيا وزخرفها. ويُســتجلی فی 

المحور الثانی ســيكولوجية البهلانی فی قضية الموت والحياة. ويأتی المحور الثالث تحت 

تأثير دور البهلانی السياسی و مكانته الاجتماعية حيث شهدت له قصائده الاستنهاضية 

فی هذا المضمار، كما أنَّه تســعی الدراسة فی المحور الرابع إلی كيفية سيطرة النسق فی 



دراسة الخطاب الوعظی والاعتباری فی شعر أبی مسلم البهلانی؛ قراءة نسقية علی ضوء آراء الغذامی / ٤٧

دعوات الشاعر إلی القيم الأخلاقية وحثّ المجتمع إليها.

أسئلة البحث

دفعت هذه الدراسة الباحثَ إلی طرح أسئلة، يروم للإجابة عنها وهی:

ما أبرز الأنساق المضمرة فی الخطاب الوعظی لديوان أبی مسلم البهلانی؟. ١

كيف تجلّت غلبة النســق الانكساری علی النسق الاستعلائی فی النص الأدبی . ٢

المروم تحليله؟

إلی أیِّ مدی شــهد النص الأدبی دلالات النســق الفحولی والأنوی والأبوی . ٣

مقابل إلغاء الآخر الغافل؟

خلفية البحث

لقد تطرّقت الدراسات السابقة إلی الخطاب الوعظی فی الشعر وعالجت النصوص 

الاعتبارية، لكن الذی يروم إليه الباحث فی هذه الدراســة هو فكّ شــفرات الأشعار 

الوعظية فی ديوان البهلانی عبر دراســة نسقية وعلی ضوء النقد الثقافی، أمّا عن شعر 

البهلانی وأساليبه الفنية فهناك دراسات وبحوث علمية سبقت البحث الحالی ومنها:

مقال حمل عنوان "الانحراف الأســلوبی فی شعر البهلانی" للباحث أحمد علی محمد 

(٢٠٠٣م)، منشــور فی العدد الثالث من مجلة جامعة دمشق، سعی الباحث رصد ألوان 

التعبير فی شــعر أبی مسلم البهلانی وخلص إلی أهم ملامح الأسلوب عند البهلانی من 

أبرزها: عدول الشــاعر ومجاوزة الســنن المألوفة فی التعبير والصياغة والانحراف عن 

القاعدة النحوية وبروز التكرار اللفظی النمطی والتقابلی.

مقال عنوانه "التناص القرآنی فی الشــعر العمانی الحديــث للباحث ناصر جابر 

(٢٠٠٧م)، طُبع فی العدد الرابع من مجلة جامعة النجاح للأبحاث بالأردن. جاء الباحث 

ببعض ما ورد من أشعار فی "ديوان البهلانی" مشيراً إليتجلّی التناص القرآنی ودلالاته 

الفنيــة ومنها: إظهار الثقافة الدينية وأنَّ البهلانی وظّف التناص ليشــعل مخيلة القارئ 

ويستحضر له فضاءاً قرآنياً.



٤٨ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٣، ربيع ١٤٠٣ش

كتاب "تأثيرات أندلســية فی شــعر أبی مســلم الرواحــی" للكاتب سمير هيكل 

(٢٠١٢م)، والرواحی لقب البهلانی نســبة إلی قبيلتــه؛ رواحة، فقد رأی الكاتب تأثُّر 

الشــاعر العمانی بالشعر الأندلسی فی النونية المســماة "بالفتح والرضوان فی السيف 

والإيمان" التی عارض بها رائعة الشاعر الأندلسی أبی البقاء الرندی. اشترك الشاعران 

فی استصراخ المسلمين ومطالبتهم بوحدة الصف ونبذ الاختلاف والتشتّت.

مقال"دلالة الاستفهام فی شــعر أبی مسلم البهلانی" للباحثين؛ مجدی حاج إبراهيم 

وســعيد بن حمد بن حمود المحروقی (٢٠٢٠م)، طُبع فی العدد الأول من مجلة الدراسات 

اللغوية والأدبية بماليزيا. استعرض الباحثان أهم المواضع التی ورد فيها الاستفهام فی 

الأبواب الخمســة من ديوان الشاعر وأنَّ الاســتنهاض والمراثی تعدان من الأغراض 

الخصبة للاستفهام فی "ديوان البهلانی".

وأمّا عن الدراســات الســابقة فی حقل النقد الثقافی فهناك العديد من البحوث 

الأكادمية التی قامت بتشــريح النص الأدبی وفق مستجدات هذا العلم الحديث، نذكر 

أبرزها:

مقال "الأنســاق الثقافية فی رواية (فاليوم عشــرة)" للباحثة؛ زينة حمزة شــاكر 

(٢٠١٦م)، طُبع العدد ٢٩ من مجلة كلية التربية الأساســية للعلوم التربوية والإنســانية 

بجامعة بابل. اســتنتجت الكاتبة أنَّ الراوی قد استدعی صوراً ومشاهد سردية، حاول 

من خلالها أن يكشــف ما يخفيه المجتمع العراقی من أنســاق مضمرة، كرّست الخطاب 

الدينی الاجتماعی.

مقال "تلقّی النص الشــعری من منظور النقد الثقافــی" للكاتبة؛ إبراهيمی خديجة 

(٢٠٢٠م)، طُبع فی العدد الثانی من مجلة كلية الآداب والعلوم الإنســانية والاجتماعية 

بجامعة محمد خضير الجزائر. توصّلت الباحثة إلی أنَّ النقد الثقافی يكشف عن أثر سلطة 

الآخر فی صياغة النص وتشكيله فكراً أو فنّاً.

مقال "تمثلات النســق فی الفحولة الشــعرية، قراءة نقدية ثقافية من منظور عبداالله 

الغذّامی" للباحثين؛ تومی ســعيدة ومصطفی البشير قط (٢٠٢١م)، طُبع فی العدد الأول 

من مجلة إشــكالات اللغة والأدب بجامعة محمد بوضياف الجزائر. اســتخلصا إلی أنَّ 



دراسة الخطاب الوعظی والاعتباری فی شعر أبی مسلم البهلانی؛ قراءة نسقية علی ضوء آراء الغذامی / ٤٩

الفحولة الشــعرية فی عين الغذّامی، هی حالة نســبية ولا يمكن أن يُقزّم الشعر العربی 

بكامله فی خانة التعالی واستصغار الآخر.

أمّا الجديد والملفت للانتباه فی هذا البحث فهو أنَّه لا توجد دراسات أخری تناولت 

شعر البهلانی من منظور النقد الثقافی وفی الحقيقة قد انفرد الباحث فی مراجعة ديوانه 

بطبعاته الثلاثة.

الإطار النظری

النقد الثقافی

يُعتبر النقد الثقافی من أبرز الدراسات النقدية التی يتطرّق فيها إلی الفحوی الثقافی 

فی النص الأدبی ويبحث عن الأنســاق المضمرة وراء البناء اللغوی، محاولاً الكشــف 

عن المغروس فی لاوعی الشــاعر والحفر عن دلالاتــه المتوارية خلف الجمالی وذلك 

من منطلق أنَّ معنی النص يكمن فی ذهنية الأنســاق الدفينة فيه. يعدُّ عبداالله الغذّامی 

من روّاد النقد الثقافی فی الخطاب النقدی العربی ويتمحور مشــروعه حول دراســة 

الأنساق الثقافية العربية. يعتقد الغذّامی بأنَّ النقد الأدبی قد أخفق فی القبض علی معان 

ودلالات النص الأدبی وبات عقيماً فی تعامله مع النصوص ولهذا أعلن عن موت النقد 

الأدبی ويقول شارحاً للمتلقی عن النقد الثقافی: «هو أحد علوم اللغة وحقول الألسنية 

معنی بنقد الأنســاق المضمرة التی ينطوی عليها الخطاب الثقافی.» (الغذّامی، ٢٠٠٥م: 

٨٤-٨٣). لايمكــن فصل النقد الثقافی عن النقد الأدبی كونهما يحتويان بعضهما وغاية 

النقــد الثقافی هی أن يقوم بتطوير وإكمال آليات النقد الأدبی. يری الغذّامی «أنَّ النقد 

الثقافی لن يكون إلغاءً منهجياً للنقد الأدبــی» (الغذّامی، ٢٠٠٢م: ٤٧) يؤكد الغذامی 

علی أنَّ هناك ضرورة إلی إعــادة قراءة النصوص قراءة جديدة دون تقيدها بما حققه 

النقد الأدبی ولهذا «يســعی الغذامی إلی تأســيس منهج نقدی عربی أصيل.» (عجيل 

ونرجس، ٢٠١٨م: ٢١٧). يوسّــع النقد الثقافی النشــاط الإنسانی ليجعل نقده شاملاً 

لــكل مناحی الحياة وهذا ما يعطی للنقد قيمةً جديدةً فی فكر الغذّامی القائل بأنَّ النقد 

الثقافی «مراجعة نقدية للممارسة النقدية الأدبية التی ستعيد مرة أخری للنقد حيويته.» 



٥٠ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٣، ربيع ١٤٠٣ش

(الســماهيجی، وآخرون، ٢٠٠٣م: ١٢٤) عنصر النسق هو العنصر السابع بمثابة العمود 

فــی خيمة النقد الثقافی وقد أضافه الغذّامی إلی «العناصر الســتة للغة التواصل عند 

جاكوبسون وهی الشفرة والسياق والرســالة والمرسل.والمرسل إليه وإداة الاتصال.» 

(بركة، ١٩٩٣م: ٦٥)

هكذا عُرّف النسق «بأنَّه نظام ينطوی علی أفراد مفتعلين، تتحدّد علاقتهم بعواطفهم 

وأدوارهم التی تنبع من الرموز المشتركة والمقرّرة ثقافياً فی إطار هذا النسق» (كويزيل، 

١٩٩٣م: ٤١١) فالنســق يحتوی علی معان وأشكال الروابط الاجتماعية ويقوم الناقد 

بالكشف عن ما يحمله هذا النسق الثقافی. بعد عرض التعاريف عن النقد الثقافی، يُستنتج 

أنَّ النقد الثقافی أحدث ثورةً فی المناهج النقدية بحيث تخطّی جمالية النص إلی كشف عيوبه. 

الخطاب الوعظی

اللغة الوعظية الدينية تهدف إلی بناء الإنسان والتعاطی معه ببعديه الروحی والمادی 

وبالتركيز علی قضية الحياة والموت التی يعيشها هذا الكائن فی ذاته منذ أن كان وإلی 

يوم يكون. جاء الشــعر إلی الساحة الدينية ليكون سهيماً فی هذه المهمة الشيقة ولهذا 

وظّف الشــعراء الخطاب الوعظی لتثقيف البيئة وبسط روح الاتعاظ فی المجتمع ولهذا 

الســبب يری النقّاد «أنَّ التحليل النقدی للخطاب الدينی، يســعی إلی أن يحتل الدين 

مكانه الصحيح فی المجتمع» (أبو زيد، ١٩٩٤م: ٣١) إنَّ من أهم الخصائص الفنية للشعر 

الوعظی هو الالتزام حيث أُتخذ الشــعر أداة لإصلاح المجتمع وخدمة للعقيدة التی آمن 

بها الشــعراء وقد امتدَّ هذا التأثير بوضوح فی كل ثنايا الشعر الدينی حيث ظهر جلياً 

فی المضامين الدينية. وأمّا عن أسلوب الشعر الوعظی الدينی فقد أثّرت الآيات القرآنية 

فی الشــعر العربی بالكثير من الكلمات الجديدة ورقّت الألفاظ وأصبحت الأســاليب 

المستخدمة أكثر عذوبة وسلاسة. أخذ الشعراء من الصور والبيان القرآنی واقتبسوا من 

نوره، الصور التی تتّصف بالجمال وقد قيل: «يمكن أن نحس بأثر الإسلام الكبير فی بناء 

القصيدة وفی ثقافة الشــاعر التی كان يودعها أشعاره، وفی ألفاظه ومعانيه، حيث كان 

الشعراء يغترفون من القرآن الكريم والحديث الشريف، نصاً أو روحاً» (العانی،١٩٩٦م: 



دراسة الخطاب الوعظی والاعتباری فی شعر أبی مسلم البهلانی؛ قراءة نسقية علی ضوء آراء الغذامی / ٥١

١٧٤) وقــد أدّی الخطاب الوعظی دوره كأحد أهم القنوات الوســيطة التی تصل بين 

المنتج العلمی والفقهی والفكری وبين الشرائح الواسعة من الأمم والمجتمعات.

الإطار التطبيقی

النسق التوعوی من فتن الدنيا

تتّســم جملة أشــعار البهلانی الوعظية بخصيصة الدفع والدفع المضاد التی تعتبر من 

أبرز سمات الخطاب الوعظی وقد أشــار السفيانی فی كتابه شارحاً الخطاب الوعظی: 

«الخطاب الوعظی خطــاب قائم علی قوّة الدفع باتجاهــين متضادين (الأمر-النهی) 

فالأول دفع نحو الفعــل والآخر دفع معاكس نحو الترك» (الســفيانی، ٢٠١٤م: ٦٩) 

قد جــاء البهلانی بخطابه الوعظی يأمر تارة وينهی تارة أخــری والرؤية الدينية التی 

كان يتمتّــع بها جعلته يحرص علی القيام بدوره التوعــوی مما يعطی انطباعاً بأنَّ الأنا 

المدركــة والواعية لحقيقة الدنيا هی البارزة فيما وراء كل عظات الشــاعر وتوجيهاته 

الإرشادية،وتشــير الدراســات فی حقل النقد الثقافی أنَّ «العامة يقعون فی الأنا مع 

استعاذتهم منها وهو فعل من حيل الثقافة وفحوليتها.» (السماهيجی وآخرون، ٢٠٠٣م: 

١٠) إنَّ الأنــا الزاهدة للدنيا الفانية عند البهلانی هی التــی تعكس مدی تأثير القيم 

الأخلاقية فی شعره. تٌعتبر القيم الأخلاقية؛ الحافز الرئيسی لهدی المجتمع إلی التهذيب 

والإصلاح والتألق الشــخصی والاجتماعی والدينی والدنيــوی، ومن أبرز هذه القيم، 

خصيصة الزهد التی أثّرت بطبيعتها علی الحقل الأدبی لأنَّها«ظاهرة نفســية كان لها أثر 

كبير فی الشعر العربی.»(محمد، ١٩٨٧م: ٥) وقد ساهم الشعر العربی فی إرشاد المجتمع 

إلی النبل الســامية وذلك عبر الترّغيب إلی التعفّف والتزهّد والتنسّك والانعزال عن 

الدنيــا وكانت هذه الفكرة تتفق مع النزعة الزهدية لدی البهلانی فقد انعكســت علی 

شــعره، تمحور الشق الوعظی فی ديوانه حول عدّة أنســاق ومن أبرزها النسق الدينی 

فكانت من جملة ركائزه؛ ذمِّ مفاتن الدنيا وزخرفها وعدم الركون إليها ولزوم الحذر منها 

فلطالما حذّر الشــاعر فی كثير من قصائده الوعظيــة من مغبّة الغفلة والتهاون فی هذا 

الصدد ومنها:



٥٢ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٣، ربيع ١٤٠٣ش

صَفوَهَا أيامَنَــا  وَاجِدَهْننَُــازِعُ  بهَــا  فاءِ  للِصَّ وَمَا 

بِالآبِدَهْعَــلاَمَ التَّهافُتُ فی حائِلٍ الْقَيْــدُ  عَلِقَ  وَقَدْ 

ـلاَ فَائِدَهْوإنَّ حَيَــاةً إلـَـی مُنْتَهًی خَيَــالٌ يجَُولُ بِـ

(البهلانی، ٢٠١٥م، ج١: ٣٥٠-٣٤٨)

الثيمة الرئيســة فی هذه الأبيات هو عدم وفاء الدنيا وتكالب بنی البشر عليها وهو 

النســق المعلن، أمّا النسق المضمر فی هذا النص فهو إشــكالية الاضطرابات النفسية 

والتفكّك الاجتماعی التی تعانيه الطبقات المختلفة فی تنافسها علی هذه الحياة الدنيا 

الخادعة لهم ببريقها وزخرفها وبواعــث فتنها. بإمكان الناقد أن يضع النص فی دائرة 

أوسع شمولاً حيث «يعمل النقد الثقافی علی مهاد متّسع من منجزات وتطورات العلوم 

الاجتماعيــة والإنســانيات.» (قنصوة، ٢٠٠٧م: ٦) ولهذا يمكــن أن يقرأ فی ما وراء 

السطور والأنســاق المطمورة، قضايا ودلالات تحكی عن انشغالات الشاعر بالمجتمع 

الذی كان يعظه،كما يستشــف الباحث تحت قناع هذه الأبيات وعبر التحديق فی دائرة 

الشاعر الثقافية، شعوراً بخيبة أمل صادمة من عدم وفاء الدنيا، كما أنَّه يُلحظ فی النص، 

المعنی الظاهری للنســق الوعظی وفی الوقت نفســه هناك أنساقاً مضمرةً منها النسق 

الأنوی والنســق الأبوی فی آن واحد، حيث يضع البهلانی نفسه موضع العالم بعواقب 

ر للآخرين مــن أجل أن يتّعظوا وبالطبع تقع هذه الدلالة  الأمور الذی يقوم بدور المحذِّ

النسقية ضمن إطار النسق الفحولی الذی «يعزز مفهوم التسلّط والتعالی الفردی ويدفع 

إلی طغيان الذات المفردة والأنا المتوحدة.» (الغذّامی، ٢٠٠٥م: ٢٥١) فبالكشــف عن 

هذه الأنساق المضمرة والدلالات النسقية، تظهر خلجات الشاعر عن قصد أو دون ذلك 

نه من الإمســاك  للمتلقی إذا كان يحمل مهارة التمعّن والقدرة علی الكشــف حتی تمكِّ

بهذه الخلجات وأنســاقها الدفينة واستنباطها. يبدی الشاعر فی الأبيات التالية، النسق 

الإيديولوجی من خلال هيمنة فكرته العقائدية فی ذم المكبّين علی الدنيا، إمّا عن عدم 

اعتقادهم بزوالها وإمّا عن ضعف إيمانهم وانخداعهم بها:

فَقِيدُتُكِبُّ عَلَــی دُنْيَاكَ وَهْــیَ تَبِيدُ وَأنــتَ  ـی  النَّائِـ وَتَفْتَقِــدُ 

لحُِطَامِهَا جَامِعــاً  عَلَيْهَا  وَغَايَــةُ مَا نَافَسْــتَ فِيــهِ نفُُودُحَرِيصاً 



دراسة الخطاب الوعظی والاعتباری فی شعر أبی مسلم البهلانی؛ قراءة نسقية علی ضوء آراء الغذامی / ٥٣

نْيَــا وَأَيْقِــنْ بِأَنَّهَا لئَِيمَــةُ طَبْــعٍ فی الهِبَــاتِ تَعُودُتَعَــزَّ عَنِ الدُّ

وَليَْــسَ بهَا ممِّــا ترَكْــتَ حمَِيدُوإنَّكَ إنْ تَسْــكُنْ إليْهَــا ترَكْتَهَا

وَتُعْطِيكَ لـِـينَ القَوْلِ وَهْیَ حَقُودُتمُنِّيــكَ بِالآمَالِ وَهْیَ شَــحِيحَةٌ

دْقُ فی طَیِّ كِذْبهَا وَعِيدُوَلَوْ صَدَقَتْ فَالصِّ فَهْوَ  بِالوَعْــدِ  عَاهَدَتْ  إذَا 

رتَ فيــه وَدُودُوَفی هَذِهِ الحَــالاَتِ تحْذِيرُ مُبْصِرٍ وَخَصْــمٌ إذَا فَكَّ

(البهلانی، ٢٠١٥م، ج١: ٢٦٣-٢٦٠)

يحمل النص فی طياته نســقاً ذا بعد وعظــی وأخلاقی، بجعل الدنيا محلَّ غدر وفناء 

ويحرص علی تجســيدها للآخر كما تريد منه الأنــا المتعالية المترفعة للذات.لقد صرّح 

الغذّامی أنَّ «كلّ خطاب يحمل نســقين أحدهما واع والآخر مضمر وهذا يشــمل كلّ 

أنواع الخطاب الأدبی منها وغير الأدبی.» (الغذّامی واصطيف، ٢٠٠٤م: ٣١) ومن هذا 

المنطلق يُقرأ فی هذا الشاهد الشعری نسقاً دينياً معلناً ونسقاً مضمراً مبطّناً فی ما وراء 

منويات الشاعر بالحطِّ من الآخر وتهاونه فی التعامل مع الدنيا. إذا ما تعمّق المتلقی فی 

النص لكشف عن أنَّ الشاعر يشير إلی واقع اجتماعی مرير من حيث يشعر أو لا يشعر، 

ألا وهــو الانبهار بالحياة الفانية والانخداع بزخرفهــا وبريقها المغری. يُلاحظ فی هذه 

المقطوعة من الأبيات تحذير البهلانی لللاهی بملذّات الدنيا وفی ســياق النسق المضمر 

للأنا المنذر الواعی، مقابل الآخر الغافل. يحاول الشاعر أن يطرح معتقده الإيديولوجی 

عن طريق إثبات اعتباطية الاعتماد علی الدنيا وتســريب النسق الإيديولوجی علی 

مســتوی الأفكار والأنساق الثقافية التی تُعدّ من مهام النقد الثقافی حيث يتمّ الكشف 

عن تلك الخطابــات العقائدية لأغراض إيديولوجية وتُقــرأ الأبيات التالية فی هذا 

السياق: 

حَبِيبَةٌ وَهْــیَ  غْمِ  بِالرَّ ورُبَّ حَبيــبٍ للِنُّفــوسِ مُبِــيرُسَــنَتركُهَا 

لعَِاجِلٍ النُّفوسِ  مَيْلُ  عَجَبٍ  وَيبُورُوَمِنْ  أَكْــدَارهِ  عَلَــی  يحُــولُ 

ـارُ الجَهْلِ والجَهْلُ مَرْتَعٌ وَخِيــمٌ وَداءٌ للِنُّفُــوسِ عَقُــورُوَتِلْكَ ثمَـ

(البهلانی، ٢٠١٥م، ج١: ٤٠٨-٤٠٥)

يمكن إدراج اهتمام الشاعر فی إيصال ممارســاته الثقافية بأنساقها الحاكمة دينياً 



٥٤ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٣، ربيع ١٤٠٣ش

إلی المجتمع، فی دائرة النشــاط الثقافی الذی يتبناه النقد الثقافی فی تكوينه المفهومی 

باعتباره واســع المساحة، ميدانه النشاط الإنســانی فی المجتمعات كافة، وعلماً بأنَّ 

«محاولة كشــف مكامن النسق المضمر فی الذهنية التی تتعامل مع النص الدينی لقضية 

شــديدة الحساســية ولعل اقتحام النقد الثقافی لهذه المنطقة لأمــر ملغوم بالمخاطر.» 

(المصباحی، ٢٠١٥م: ٧١) ولهذا نســعی وفی كل حفر عن الأنســاق الدفينة أن نأخذ 

بعين الاعتبار مدی تأثير السيكولوجية الدينية علی قلم البهلانی، فمثلاً تضعنا الأبيات 

أمام قراءة عن الحاضنة الثقافية التی يشــتبك بها الشاعر حيث وعی الشخصية لذاتها 

ومجتمعها من خلال البوح عن الإشكالات الثقافية الموجودة فی المجتمع حيث يرمز فيها 

إلی نسق العبثية ومركزية اللاجدوی فی ما يتعلق بالتمسّك فی الدنيا ويتكرّر الموضوع 

نفسه فی هذا المقطوع الشعری:

فی محَيَاهُ  مِــن  المرءَ  يَغُــرُّ  الأكْدَارِمَاذَا  قَــرَارةُ  وَهــیَ  دُنيــاهُ 

لهَواتهَا فــی  المغْرورُ  والأظفَــارِيَتَسَــاقَطُ  بالأنيَــابِ  تَفريــهِ 

جَهْرةً وَنَادَتْ  سَــرائرهَا  بعُِيًوبهَــا فــی سَــائرِ الأعصَارِكَشَفَتْ 

هَلَكاتهَا فــی  ارُ  العُمَّ فِعْــلَ الفَراشِ عَلَــی لهيِبِ النَّارِيَتَهَافَــتُ 

ـذَارِنَصَبَتْ حِبَالتَهَــا وأنْذَرَتِ الرّدی الإنْـ عَــنِ  صُــمٌّ  وكَأنَّنَــا 

(البهلانی، ٢٠١٥م، ج١: ٤٩١-٤٩٠)

يستغرب الشاعر من انغرار الإنسان فی هذه الدنيا، والحال أنَّ كلَّ ما فيها إلی زوال، 

هها بمفترس يقطّع بأنيابه وأظفاره كل مفتون فی ملاهيها. وعنده هولاءكالفراش  ثمَّ يشــبّ

الذی يتهاوی علی النار وفيها هلاكه. وأنَّ الدنيا نصبت المصائد للناس، وبيّنت أنَّ فيها 

الرّدی، وحذّرتهم من ذلك ولكن رغم كلِّ هذا تراهم يتهافتون عليها وكأنَّهم لا يسمعون 

هذا التحذير وذاك الإنذار.يظهر البهلانی عبر ما سُــرد للمتلقی من مقطوعات شعرية 

اتعاظية وعلی سياق النسق المعلن، فی زیِّ الحكيم الذی دأب علی إعطاء وصفة تعالج 

أمراض المجتمع المغتر بزخارف الدنيا حيث يكشف المتلقی الحذق، الأنساق الفحولية 

والأنوية والأبوية النصوحة إلی الآخر اللاهی، ســارية فی ثنايا كلّ شطر وعظی. يعثر 

الباحث فی مآرب الشــاعر المعلنه منها والمطمورة، علی نسق مضمر فی مخيلة الكاتب 



دراسة الخطاب الوعظی والاعتباری فی شعر أبی مسلم البهلانی؛ قراءة نسقية علی ضوء آراء الغذامی / ٥٥

وهو نسق التذمّر من تهافت الإنسان علی حطام الدنيا رغم زوالها وعدم وفائها.

النسق الاعتباری من الموت

إذا نظر المتلقی إلی الخطاب الشعری المروم تحليله، وجد أنَّ للنص قراءاته المتعددة 

حيث بإمكان المتلقی الفطن أن يغوص فی ما وراء منويات الكاتب و«يســتطيع النص 

الأدبی أن يمارس وظيفته ويكون النص الواحد آلافاً من النصوص، لأنَّ لكل قراءة أثراً 

يختلف عن أثر القراءة الأخــری.» (الغذّامی، ٢٠٠٦م: ٢٠) وهذا كان باعثاً حتی نقرأ 

النص من عدّة زوايا منها ما يشمل الأنساق القصدية المعلنة للكاتب والأخری المضمرة 

التی تســرّبت فی مكنونات النص دون شعور المؤلّف أو حتی بعلمه. فلا بدَّ أن يُستثمر 

النص حسب هذه الحقيقة «أنَّ النصوص الأدبية فی غالبها نصوص معطاء منتجة وقليل 

منها العقيم، هذا إذا سلمنا من عقم القراء.» (الغذّامی، ١٩٩٣م: ١١٣) إنَّ السيكولوجية 

الدينية التی كان يمتلكها البهلانی أعطت أشــعاره صبغة دينية بامتياز وجعلته يقف عند 

قضية الحياة والموت وقفة المتّعظ. يذكّر الشــاعر بأنَّ الإنســان يعيش فی هذه الحياة 

علی أمل أن يتمتّع بلذات الدنيا وأن يســتثمر من طيبها لكنَّه يأتی الموت فيكون فيصلاً 

بين أهلها وكلّ مــا يطمحون إليه. لقد جاءت هذه العبارات فی شــرح نظرة البهلانی 

عن الحياة والموت: «حاول الشــاعر أن يقدّم صورة عن الحياة والموت مستوحاة من 

تأملاتــه فيها مصبوغة بروح دينية يذكّر الناس بحقيقة الموت وكعادة الشــاعر نری إنَّه 

ينعی التمسّك بهذه الحياة والمنية راصدة وأسهمها صادرة واردة وآساد الآجال حاردة 

ومناجلها حاصدة. يلوم من ينشــد صفاء العيش وطيب الحياة بينما الموت يحارب هذا 

الصفاء وهذا الطيب.» (الســالمی، ٢٠١٢م: ١٠١) قد شحن البهلانی أشعاره الوعظية، 

روح الاعتبار قاصداً من وراءها أن يعطی دروساً لمخاطبيه فی هذا الصدد فيعظ ناشداً:

دَی وَيطِيرُسَــيُوقِظُنی مِنْ رَقْدَةِ اللَّهْوِ نَاعِبٌ يحُــطُّ بمحتُــومِ الــرَّ

إليــكَ أكُــفُّ الحَامِلين تُشِــيرُأتمْرَحُ إنْ شَــاهَدْتَ نعَْشَاً لهالِكٍ

لونَ تَسِــيرُسَترَكَبُ ذاكَ المركِب الوَعْرَ سَاعةً إلی حَيثُ سَــارَ الأوَّ

أمَــا فــی المنايَا واعِــظٌ وَنَذيرُلی الوَيلُ هَلاّ أرعَوِی عَنْ مَهَالِكی



٥٦ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٣، ربيع ١٤٠٣ش

مُذكِّرٌ النّائحاتِ  عَوِيــلِ  فی  أمِ النّوحُ حَولــی والبُكَاءُ صَفيرُأمَا 

(البهلانی، ٢٠١٥م، ج١: ٤٠٦-٤٠٤)

ر البهلانی وعبر النسق الأنوی نفســه بأنَّ هذا الذی سيوقفه عن اللهو بملذّات  يحذِّ

دی، فشبّه الموت بطائر  الدنيا هو صوت أشــبه بصوت الغراب النذير بالشــؤم وهو الرَّ

يطير ويحطّ. وفی كلِّ هذا الســياق هناك نســق اعتباری مطمور، يذكِّر الآخر مؤكّداً 

أنَّه ســوف يركب هذا النعش وسيُحمل كما حمُل السابقون. يری العجب كلَّ العجب فی 

نســيان الموت وأنَّ صياح اللائی فُجعن بالأصحاب تذكرة للإنسان وكأنّه يستنكر علی 

ا هو صفير  هؤلاء الذين لا يتذكّرون صياح النائحات هل هؤلاء يحسبون هذا الصّوت إنمَّ

فهم يتلذّذون به؟! يبرز النســق الدينی بثوبه الوعظی واضحاً باستعمال الشاعر الكثير 

من المفردات الوعظية والتوعوية البارزة فی قصيدته، ولعلَّ سبب ذلك يعود إلی ثقافته 

الدينية التی هيمنت علی ذاكرته فضلاً عن أنَّه كان مستوعباً لتلك الثقافة المتراكمة فی 

مخيلته الشعرية، والتی انعكســت إيجاباً علی نصه الإبداعی فوظّفها بخصوصية دلالية، 

وساقها عنصراً فنيّاً مهمّاً فی بناء النص، زيادة علی ذلك أنَّ ثقافته الدينية هذه أسهمت 

فی إعلاء شــأو النص وزادت من قيمته فی توصيل المعنی إلی المتلقی.يستمر البهلانی 

فی تحذيراته الوعظية منبِّهاً كلَّ من يقف موقف الغافل عن حقيقة الموت ويراه الباحث 

فی هذه الأبيات كيف يحثُّ علی اليقظة قائلاً:

ومَنْ عشــتَ فيهم فاقــدٌ وفقيدُألاَ تَرعَوِی والنَّوحُ فی كلِّ مَنزلٍ

ورُ أقوَتْ وأهلُهَا لهُم شُــقِّقتْ فوقَ اللّحُــودِ لحُودُألاَ تَرعَوِی والدُّ

ووليــدُألسْتَ تَری الغَاراتِ شُنّتْ رِعالهَا والــدٌ  أودَی  علَيهِــم 

ـكَاءُ الفاقديــنَ يَفيدُألاَ كُلُّ حَیٍّ فی يَدِ الموتِ حَاصِلٌ فمَــاذا بُـ

(البهلانی،٢٠١٥م، ج١: ٢٦٩-٢٦٣)

لا يمكن أن يلمس الباحث الأنساق المضمرة بسهولة إلاّ بالقراءة الفاحصة المتبحّرة 

من أجل كشف هذه الأنســاق وبروزها للآخر «وما دور الناقد إلا الخوض والتنقيب 

لبيــان جوهر الخطاب وعمله وكيف ينتج.» (عبداالله، ٢٠١٣م: ١٩) ويستشــفّ المتلقی 

بإنعام النظر فی النص نســقين: أحدهما ظاهر ومعلــن ويتمثل فی مزج المعانی الدينية 



دراسة الخطاب الوعظی والاعتباری فی شعر أبی مسلم البهلانی؛ قراءة نسقية علی ضوء آراء الغذامی / ٥٧

بغرض التحذير ممّا أضفی علی النص وأكســبه قيمة بلاغية وجمالية وفی قوله: (ألاَ كُلُّ 

حَیٍّ فی يَــدِ الموتِ حَاصِلٌ) يجد الباحث جملة ثقافية وهی تعدُّ من ركائز النقد الثقافی 

عند الغذامی، لكن هذا النسق المعلن فی الخطاب ليس إلاّ قناع يواری خلفه نسقاً آخراً 

خفيــاً، فقد عوّل البهلانی علی تبنّی النســق الفحولی من أجل إثبات أحقيته فی تولّی 

سلطة الأنا الواعظ وهذا يبرز فی سياق الإفعال التی وظّفها كقوله: (ألا ترعوی وألست 

تری) ويطغی هذا النســق علی البيئة العميقة للنص فی ثقافة الفحولة. النســق الدينی 

المعلن فی الخطاب والذی تمثله المعانی الدينية، ما هو إلا تمويه وتعميه عن نسق الفحولة 

التی يكمن فی طريقة إلقاء الخطاب من الأنا الواعظ اليقظ مقابل الآخر الغافل الذی 

يحتاج إلی يوقظه من غفلته القابع تحتها. وهذا النسق الفحولی القائم علی إلغاء الآخر 

وتهميشه يظهر هنا منذ بداية المقطع الشعری لأنَّ الشاعر جعل من نفسه الشخص اليقظ 

الذی ترعوی نفســه حتمية الموت ولكن نظراً لغفلة الآخــر عن هذه القضية المحتومة، 

أتی بأســلوب استفهامی اســتنكاری يخاطب به الآخر الذی جعله فی دوامة مستمرة 

من الغفلة ليبينّ للمتلقی أنَّ الشــاعر يمتلك ثقافة عالية تجعل من خطابه خطاباً مهيمناً 

صادراً عن ذات تلغی اليقظة والإرادة فی وجود الآخر وتراها مهمّشة. فی هذه الأسطر 

الشــعرية يلحظ القارئ أنَّ ثمة اعتداد بالنفس يتمثّل فی ما تبوح به من دلالات، وأنَّ 

هذا الفخر إنماز بأنَّه أخذ دور الواعی بنســق فحولی أنوی أبوی للآخر الغافل اللاهی.

يستثمر البهلانی من قضية الموت والحياة حتی يشبع غريزته الدعوية التربوية ولهذا نراه 

يغوص فی أعماق النفوس النائمة التی جعلت فی آذانها وقراً كی لا تسمع الحقيقة ولا 

تتّعظ بها فيذكِّرها بحقيقة الموت قائلاً:

سَيقضِی العُمرُ فی بطءٍ وفی عَجَلِعِشْ مَاتشاءُ وراقِبْ فَجعَةَ الأجَلِ

نلَهُو بمَا قيــلَ "إنَّ العِزَّ فی النُّقَلِ"مَا بالنَُــا ومَطايَا المــوتِ تَنقلُنَا

ـا والآجالتُحفزُنَـ مَتــی  والجِــدُّ والهَزلُ منَّــا تَابعُ الأمَلِحَتــی 

ـرَی مَصَارِعَ قَومٍ جَــلَّ فقدُهُمُ كَفَقدِنا فــی الملاهِی صَالحَ العَملِنَـ

أوِ المنايَا عَنِ الأحياءِ فی كَسَــلِكأنَّنَــا فی أمَانٍ مِــن مَصَارعِهمْ

مُرتحِلِكَلاَّ ولكِنَّهــم صَــاروُا لنَا فَرطَاً إثرِ  فــی  مُرتحِلٌ  كبُ  والرَّ



٥٨ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٣، ربيع ١٤٠٣ش

وكُلُّ دارٍ بهَــا دورٌ مِــن الأجَلِفی كُلِّ نادٍ نِداءُ الموتِ مُصطخِبٌ

(البهلانی، ٢٠١٥م، ج٢: ٧٠٠-٦٩٠)

يضــع البهلانی المتلقی أمام حقيقة محتومة وهی أنَّ الإنســان يعيش فی هذه الدنيا 

ويعمل فيها كما يشــاء لكن عليه أن يتذكّر بــأنَّ هناك مصيبة موجعة تنتظره فلابدَّ من 

مراقبتها والاستعداد لها وأنَّ العمر فی نهاية الطاف سينتهی عاجلاً أم آجلاً. يكشف عن 

م فقده للأشياء، إمَّا أن يكون فقده لرجال  خصيصة وهی أنَّ المرء دوماً فی هذه الدنيا يُعظِّ

صالحين وإمَّا أن يفقد أعماله الصالحة فی ملاهيه، فالدنيا دار فناء ويری الناس يموتون 

أمامه. يعبرّ الشاعر عن دهشته من حال الناس الذين يعيشون وكأنَّهم أمنوا الموت فلن 

يبلغهــم الموت الذی بلغ الآخرين وكأنَّ المنايا لا تقترب منهم ولا تنوی القضاء عليهم 

" يری أنَّهم هم الســابقون ونحن ســنلحقهم  ويردُّ علی هذا الزعم بلفظ الزجر وهو "كلاَّ

فالركب يرتحل بعد الركب الأول والجيل يتّبع من ســبقه فما أصابهم سيصيبنا لا محالة. 

يأتی توظيف البهلانی للمفردات التحذيرية كما أشير سابقاً فی شعره بوساطة الأنساق 

التی يســتعملها المقصودة منها وغير المقصودة، فی ما يُعدُّ نســقاً آيديولوجياً واضحاً 

وبارزاً يتجلّی فی أسلوبه غير المباشر المؤطّر بمؤطّرات جمالية، وهنا تبرز بصورة مهيمنة 

ر القصيدة بذكر الموت فی حين أنَّ هذه القصيدة  مهمة النقد الثقافی، لأنَّ الشــاعر قد أطَّ

تحمل دلالات وأنســاقاً أخری منها؛ أنَّ الشــاعر أصاب بها نقداً للواقع الاجتماعی 

وحطّاً للجانب الآخر الغافل اللاهی عن ذكر الموت ولذلك جعله مهمّشــاً عبر أفعاله 

اللاهية اللاغية والتی قد تؤدِّی به إلی الضياع، وهذا النقد الاجتماعی للأوضاع الراهنة 

والمســايرة لعصره تجلَّت بنقده للنفوس الغافلة اللاتی لم تتّعظ بما تراه من أسباب العظة 

واليقظة. تميّز البهلانی فی أســلوبه الشــعری بالتركيز علی النمط الإرشادی وقد عبرّ 

عن مكنونه وسعی أن يؤدّی رســالته التوجيهية الإرشادية. يشير الشاعر فی كثير من 

الأبيــات التی تحمل قضية الموت والحياة إلی فكرة حتمية انقضاء الأجل ونهاية الحياة 

وفی هذا المعنی قوله:

راصِــدهْأمَا ترعَوِی فــی مراعِی الغُرورِ المنتهَــی  وصَائــدةُ 

مفقــودةٍ بــينَ  بهَــا  فاقِــدهْتَعيــشُ  حتفهَــا  وراقبــةٍ 



دراسة الخطاب الوعظی والاعتباری فی شعر أبی مسلم البهلانی؛ قراءة نسقية علی ضوء آراء الغذامی / ٥٩

أنفذتْ وقــدْ  المنايَــا  الصَــادِرهْوننَسَــی  الأســهُمُ  مقاتلنَــا 

ـروحُ ونغــدُو علَــی مَأمــنٍ حَــارِدهْنَـ آجالنَــا  وآســادُ 

أرواحنَــا الجَنائــزُ  جامِــدَهْوتَنعِــی  أعيننَــا  ودمعــةُ 

(البهلانی، ٢٠١٥م، ج١: ٣٤٨-٣٤٧)

يخاطب الآخر الذی يراه غافلاً عن حقيقــة الحياة والموت ثمَّ يذكِّره بالرجوع إلی 

االله وأنَّ المــوت لا مفر منه. وأنَّه مثــل الصائد الذی يرصد فريســته حتی إذا وصل 

الأجل انقضَّ عليها. يوظف الأسلوب البلاغی ويشبّه الموت بالأسد الذی قطع الطريق 

أمامنا واســتعدَّ للانقضاض علينا ونحن لا نستطيع أن نفرَّ منه ورغم ذلك نحسُّ بالأمن 

والطمأنينة. تحتفی هذه الأسطر الشعرية بالنسق الانكساری الذی ينبع عن نفس الشاعر 

التی طغی عليها البعد الاعتباری من قضية حتمية الموت وانقضاء الأجل. إنَّ الشــاعر 

قــد وجّه خطابه نحو التحذير واللوم لنفســه والآخر وهذا ما إذا أنعم النظر فی النص 

يكشف عن النسق الأنوی والنسق الآخر إذ الشاعر يقوم بتوزيع الملامة علی كلِّ نسق 

بالســوية التامة وحين يدقق الباحث ويتمعّن مرة أخری وأخری فی لغة القصيدة يجد 

ألفاظاً لامست النسق الاعتباری والوعظی وأقرّت بالموت حتمياً فی نهاية المطاف، بل 

إنَّ الشــاعر صار يهيئ لنفسه والآخر اســتعداداً للموت الذی لابدَّ منه. يضع البهلانی 

أحيانا نفسه موضع الغافل اللاهی وفی نسق انكساری يُستنتج من وراء روح متواضعة 

تكثر من جلد نفســها. لقد وظّف الشاعر عبارات كقوله (سيوقظنی ناعب) و (لی الويل 

هلا أرعوی) ليؤكِّد علی وجود نســق تحذيری يلوم فيه نفسه عل غفلتها وقلّة اعتبارها 

بمــا تراه من مواقف العظة والاعتبار. توجيه الخطاب إلی الآخر سمة بارزة كانت جلية 

فــی كثير من مواعظ البهلانی. يعتب علی الآخر، غفلته عبر تكرار قوله: (ألا ترعوی) 

و(ألستَ تری) و(أتمرحُ إن شــاهدتَ نعشاً) و(سترکبُ ذا المركب)، كلّ هذه التوظيفات 

اللغوية تنمّ عن وجود نســق فحولی اســتعلائی فی مكنون وقرارة الشاعر، يفوح بعد 

الحفر والتدقيق فی طيّات النص.

نسق الدعوة إلی الوحدة ونبذ الفرقة



٦٠ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٣، ربيع ١٤٠٣ش

كان البهلانی حاضراً فی أحداث وطنه الأم؛ عمان رغم تواجده فی زنجبار شــرق 

إفريقيا ونظراً للمكانة الاجتماعية التی حظی بها وســط أبناء وطنه، سعی علی إرساء 

الوحدة وبثِّ روح التعاضد والحمية فيهم وخاصة فی فترة إمامة الشــيخ سالم بن راشد 

الخروصی ســنة ١٩١٣م، علی عمان وقد جاء القول فی دور البهلانی فی لمِّ شعث أهله 

علی أنَّه «كان يرســل قصائده الواحدة تلو الأخری لمعاضدة الإمام ســالم ويستصرخ 

القبائــل العربية لمناصرته حتی لقبه بعض الكتّاب بشــاعر دولة الإمامة.» (المحروقی، 

٢٠٠٠م: ١٩) يری الشاعر نفسه تحمل وعياً كافياً من العقيدة والرؤية والثقافة الاسلامية 

نه من دعوة المسلمين إلی الوحدة وكشف خبايا المستعمر وتشخيص حقيقة  ما تخوّله وتمكِّ

الصراع معه ومعرفة أســباب الهزيمة وبواعث القوة والانتصار والعمل علی استنهاض 

الهمم وفق رؤية إسلامية وعبر نسق فحولی للأنا الواعية ومن جملة دعواته قوله:

قَ لا يرضَــاهُ إيمــانُيَا قَومــی أهلَ عمانٍ كَمْ تخالفُكمْ إنَّ التفــرُّ

ينِ إخوانُمَاذا الشّقاقُ الذی يفرِی جنوبكمُ والمؤمنونَ بــذاتِ الدِّ

أجفانُأطلقتمُ الســيفَ فی أفرادِ ملّتكمْ الأعــداءِ  عــنِ  وقيَّدتهُ 

ففی لحومِ العــدا يعتاشُ غَرثَانُهَبْ أنَّ أســيافكمْ غرثی بها قَرمٌ

فيكمْ علَی بعضكمْ للبعضِ أضغانُهَانَتْ عليكمْ تُراثُ الكُفرِ واشتعلَتْ

(البهلانی، ٢٠١٥م، ج٢: ١٠٥٨-١٠٥٦)

جال"، أهل  يخاطب البهلانی فی هذه المقطوعة الشعرية التی بُترت من قصيدة "يا للرِّ

قوا إلی أحزاب متناحرة. يحثُّهم  عمــان الذين عصفت بهم الفتنة فی ذلك الوقــت وتفرَّ

الشــاعر علی الوحدة ويلومهم علی اختلافهم وتناحرهم فلا يمكن للمؤمن أن يبقی فی 

حالة صراع مع أخيه المؤمن ويناشــدهم أن يطهّروا قلوبهم من العصبية والفرقة أن كان 

عندهم إيمان وأن يعملوا بأوامر االله وينتهوا عن نواهيه. يســتنكر شقاقهم ويناديهم أن 

يقضوا علی هذا الخلاف الذی قطّــع أوصالهم والأصل فی المؤمنين أن يكونوا إخواناً 

متحابِّين لا يتقاتلون بل يتَّحدون فی قتال الأعداء. يقبّح الشــاعر قتال المسلمين فيما 

بينهم ويتأســف أنَّهم استخدموا ســيوفهم وأطلقوها فی محاربة بعضهم بعضاً ليفنوا بها 

المؤمنــين وإذا جاء القتال علی الأعداء فلا يخرجوها بــل يقيّدوها بهذه الأغماد التی 



دراسة الخطاب الوعظی والاعتباری فی شعر أبی مسلم البهلانی؛ قراءة نسقية علی ضوء آراء الغذامی / ٦١

ه حماسهم فی سبيل مقارعة الخصوم. صنعوها لها. ثم يسعی ليوجِّ

يوف  يری المتمعّن فی النص توظيف البهلانی للنسق الصوری المعلن حيث شبَّه السُّ

بالرّجل الجائع شــديد الجوع الذی به حاجة لأكل اللحم وهذه اســتعارة مكنية إذ أنَّه 

حذف المشــبه به. ثم يلوم المسلمين باستغراب علی عدم القضاء علی موروثات الكفار 

وأنَّهم اســتهانوا بها وهی التی كانت خطيرة تستحق أن يقضی عليها، فاشتغلتوا بقتال 

بعضهم بعضاً واشتعلت فی قلوبم العدواة والبغضاء.

يستعرض الباحث فی شاهد آخر حرص البهلانی علی لمِّ شمل المسلمين قائلاً:

ويُنازَعُأفيقُــوا بنَی القــرآنِ إنَّ كتابكمْ أحكامِــهِ  فی  يُنَاقَــضُ 

ينُ إلاّ واحدٌ والذی نَرَی تتقَارعُومَا الدِّ الهــوی  أتباعِ  ضَلالاتُ 

قُوا جامعُفيَــا ليتَ أهلَ الديــنِ لم يتفرَّ للكلِّ  الديــنِ  نظامَ  وليتَ 

وقَــدْ جَعلتْ فی نفسِــهَا تتقارعُومَا ذبحَ الإســلامَ إلاّ ســيوفُنَا

وتُذكی فَظاظاتِ النُّفُوسِ المطامعُعلَی أیِّ شیءٍ يقتلُ البعضُ بعضنَا

(البهلانی، ١٩٨٧م: ٢٧)

يكشف البهلانی عن الدســائس التی تحاك لتشويه سمعة الإسلام فيدعو المسلمين 

أن ينهضــوا ويتبعوا تعاليم القرآن وأن يقومــوا للدفاع عن كتابهم الذی يناقَض الآن، 

ا بالتشــكيك فــی أحكامه واتّهامه بالنقص والخطأ  ليس بعدم تطبيق أوامره فقط، وإنمَّ

وعدم مناسبته للعصرنة المتطوّرة، يحثّهم علی التمسّك بتعالميه والرّدّ علی هذه الدعوی. 

ة، وما يراه  يری البهلانی أنَّ الدين الإســلامی دين واحد يتَّبع أصحابه القرآن والســنّ

ا هو من التّكالب علی الدنيا ومن  مــن تحارب أهل المذاهب ومعاداة بعضهم لبعض فإنمَّ

الرّغبة فی نيل مطامعها وإشــباع الهوی. كان يتمنّی الشــاعر ألاّ يفترق المسلمون وألاّ 

يتوزّعوا إلــی مذاهب متناحرة، يرجو رجوعهم جميعا فی كنف الإســلام وتحت راية 

واحدة دون تشــتّت وعندها تكون القوة عندهم ولا يمكن هزيمتهم. يعتقد أنَّ الذی قضی 

علی الإسلام هو تناحرهم وتفرّقهم وأنَّ السيوف التی فی أيديهم ويتقاتلون بها هی التی 

مكّنت الأعداء من القضاء عليهم. ثم يتسائل لماذا يقتل بعضهم بعضاً ولماذا تشعل مطامع 

البغضاء فی قلوبهم علی إخوانهم، وهذا الاستفهام المقصود به هو الإنكار علی المسلمين 



٦٢ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٣، ربيع ١٤٠٣ش

إذ وصلت حالتهم إلی هذه الحالة.

يؤكِّد النقد الثقافی علی أن يكون النص الأدبی شعبوياً وجماهيرياً وقد لاقت أشعار 

البهلانی كلَّ الاهتمام من قبل شعب عمان وكان لقصائده الوعظية الأثر البالغ فی توجيه 

الأمــة إلی ما كان يدعو إليه.أيضا يركّز النقد الثقافــی علی دور النص الفنی وأهميته 

مشيراً إلی أنَّ «النص الفنی هو العمل الذی كلّ شیء فيه مهم بل ويلعب دوراً ولا شیء 

فی العمل الفنی هو من قبيل الصدفة.» (أرثر، ٢٠٠٣م: ٥٠) وهذه المؤهّلات للنص الفنی 

قد اجتمعت فی قصائد أبی مســلم البهلانی حيث لم تكن عناصرها اعتباطية بل كانت 

كلّها محبوكة حبكة خبير يعی كيف يعمل علی إيقاظ الشــعور الدينی والوطنی والقومی 

فی مخاطبيه و «كانت استنهاضات أبی مسلم الرواحی بمثابة لهيب الثورة ضد الاستعمار 

فی منطقة الخليج كلّها وكان لشعره وقع الصدی فی نفوس أحرار شرق الجزيرة العربية 

من أدباء وكتّاب وشــعراء، فظهر له تلامذة يسيرون علی نهجه فی الدعوة إلی الحرية 

ووحدة شعوب الأمة العربية فی مواجهة الاستعمار.» (عبد الخالق، ١٩٨٤م: ٣٥)

يُلاحَظ من خلال الأســلوب الخطابی لدی الشاعر فی جملة ما جاء به نسقاً مضمراً 

للأنا المتضخمة المتمثّلة بالمســلم القوی الذی ينشــد دينه عندمــا كان موحّداً لم تمزّقه 

المذاهب والفرق إلی شــيع، فيحاول البهلانی أن يذكّر المسلمين بصورة الدين الأوحد 

وعبر التركيز علی الذات المسلمة النافية للآخر.

إنَّ الأشعار الاستنهاضية التی يدعو فيها البهلانی، أبناء وطنه إلی اللُّحمة والوقوف 

فی وجه أطماع المستعمرين، تكشــف عن دوره الاجتماعی فی الأحداث المهمة وفی 

الأوقات الحرجة التی عايشــها وطنه عمان فی فترة تفكّكه وتعرّضه للفتن والاحتلال 

والحــروب. قد انعكــس هذا الدور الاجتماعــی فی النص الأدبی وبصبغة النســق 

الاجتماعی المضمر المغروس فيه، عن وعی الشاعر أو دونه.

نسق الترغيب إلی عمل الخير

احتل البهلانی مكانة رفيعة فی قلوب العمانيين ممّا جعلهم يحرصون علی اقتناء ديوانه 

وحفظ أشعاره وتعليمها لأجيالهم، جيلاً بعد جيل ويرجع كلَّ هذا الحب والإعجاب إلی 



دراسة الخطاب الوعظی والاعتباری فی شعر أبی مسلم البهلانی؛ قراءة نسقية علی ضوء آراء الغذامی / ٦٣

د العمانيين بشعره علی اختلاف مشاربهم، فهو رجل الدين  أنَّ الشاعر استطاع أن يوحِّ

الذی نال ثقتهم بتقواه وزهده وهو الوطنی الذی أبی أن يســكت عن ظلم المســتعمر 

المســتبد تجاه وطنه وهو المربّی المصلح الداعی إلی القيم والفضائل ومكارم الأخلاق 

ولهذه الأسباب كانت دعواته إلی فعل الخير مسموعة وصلاته فی الحثِّ علی كل نبيلة 

مشــهودة. قد منحت هذه المنزلة الاجتماعية، الشــاعرَ روحاً نرجسيةً فی خبايا أكثر 

مواعظه الشعرية فی نسق فحولی أبوی، يری الخير كلَّه فی اتباع ما يوصی به. استطرق 

البهلانــی فی نصه الوعظی إلی قضايا اجتماعية ودينيــة ظاهرة وهی التی تدخل فی 

ضمن الأنســاق القصدية المعلنة لدی الشاعر وفی الوقت نفسه عمل علی تحميل نصه 

دلالات نســقية مضمرة دون شعور أو ربما عن وعی وكما قيل: «الدلالة النسقية تحتاج 

لذهن متوقد ورؤية عميقة للخطاب.»(خليل، ٢٠١٢م: ٣١) وهذه المقدرة فی التمحيص 

والتنقيب وإخضاع النص إلی جملة من الأنســاق الجلية والخفيــة كانت متوفرة عند 

«الدخول إلی عالم أبی  البهلانی وقد أشــارت الكتب فی سيرته عن موهبته، مذعنةً بأنَّ

مســلم مغمرة لا يرومها ويقدر عليها إلا الحاذق الفطن ذو الموهبة الراســخة المتمكّن 

من أدواتــه وقدراته.» (الحارثی، ٢٠١٠م: ٢٠) تمتاز الأشــعار الوعظية عند البهلانی 

بالأنساق المشحونة من الحكمة ومنها:

جلدٌ إسمُهُ  بخطبٍ  الخطُوبَ  والقَ الأمورَ بحلمٍ شــخصُهُ جَبَلُصُكَّ 

مَلِقاً ولا  نِكساً  لا  النّاسَ  جلُوصَانعِ  كَ مِنْ تلقائــهِ الرَّ بمَا يســرُّ

لِ مَا تزكُــو بِهِ الخِلَلُوالبسْ لدهركَ إن لم تزكُ سيرتهُ مِــنَ التَّجمُّ

ـكَ أخطارٌ فكُــنْ خَطَراً ينذَهِلُلتبلونَّـ الدّهرِ  فــؤادُ  مِنكَ  يَكادُ 

(البهلانی، ١٩٢٦م:٣١-٢٧)

يعتقد الغذامی أنَّ الأنا الفحولية قد تتحوّل مع مرور الزمن إلی نســق ثقافی مترسخ 

فی الوجدان الثقافی للأمة وهذا كان مشهوداً فی طريقة خطاب البهلانی التی يستشعر 

المتلقی من خلال توظيــف صيغ أفعال الأمر التی وردت ومنهــا (ألق وصانع وألبس 

وكُــن) تضخماً للأنا الحكيمة إزاء الآخر الفاقد لتجربة الحياة. يری الباحث نســقاً قد 

تجلّت الحكمة فيه، يوصی فيه البهلانی وفی نسق مضمر للأنا المتعالية فی مقابل الآخر 



٦٤ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٣، ربيع ١٤٠٣ش

الذی يراهه الشــاعر بحاجة ماسة لتعلّم التجلّد فی الحياة، يحثّه علی الصبر وأن يقابل 

المشــاكل والمصائب بعزم عظيم وصبر أعظم كأنَّه جبل من العظمة، ويری أنَّه يجب علی 

الإنسان أن يتســلّح بالصبر ضدَّ الخطوب وشبّه الخطوب بشئ يمكن أن يحُارب والحلم 

بالجبل. ينصح الشــاعر الآخر علی التعامل مع الناس بالحسنی ويسترشده ألاّ يذل لهم 

ولا ينافق بل يكن وســطاً، يعاملهم بما يحب أن يعاملوه به. يكثر من التركيز علی لزوم 

الصبر يشرح للآخر أنَّه إذا لم تعجبه حوادث الدهر بسبب ما فيها من مصائب، فعليه أن 

يتجمّل ويتّصف بالصفات الحسنة الجميلة وسوف تختبره الأخطار فی هذه الأيام. وفی 

موضع آخر يرسم نهجاً قويماً عبر النسق الاجتماعی قائلاً:

فلا عاشَ إلا فی الضلالةِ والعمیفمَن لم يكُنْ بالعلمِ فی الناسِ مبصِراً

ـةِ انتمَاومَنْ لا لهُ مِن عزةِ العلمِ نســبةً فليسَ لــهُ إلا إلی الذلَّـ

فمِن ثروةِ الدارينِ قدْ صارَ معدمَاومَنْ لا لهُ من ثــروةِ العلمِ ثروةً

(البهلانی، ١٩٨٧م: ٢٨)

يُلاحَظ أنَّ الشــاعر يلحّ علی تبيين مقام العلم لإعطاء حكم عام  وذلك عبر مفردة 

(من) وهذا الشــعور ناتج عن النسق المضمر وهو نسق الغلو فی تعظيم وطغيان مكانة 

العلــم وإقصاء الآخر الجاهل حتی وإن كان يتمتّع بثروة المادة. يؤكد البهلانی أنَّ ثقافة 

أرجحية العلم تمثّل نســقاً ثقافياً سانده الدين الإسلامی وكانت غاية الشاعر من ذلك 

هو النهوض بواقع الإنســان الملیء بالتناقضات والسلبيات إلی عالم النور والمعرفة. إنَّ 

الخطاب الشــعری فی هذه الأبيات تحكی عن نسق الاغترار بالأنا العالم وتمجيدها فی 

نسق معلن وفی نفس الوقت مســتصغراً شأن الآخر المتباهی بثرواته المادية. يُستشعر 

من سياق خطاب الشــاعر فی تكرار مفردة (مَن) نسقاً فحولياً، يظهر جلياً من حرص 

البهلانی علی إرشــاد الناس وكأنَّه يقف علی منبر أمام الآخرين المتعطّشــين لعظاته 

الحكيمة الراشدة إلی الخير. يتجسّد النسق النفسی الاستعلائی من خلال نمط الخطاب 

الذی يعبرِّ فی الوقت نفسه عن النسق الاجتماعی للنص الأدبی، فوصية الشاعر بلزوم 

تعلّم العلم هی خطوة فی سبيل رقی المجتمع إلی كلِّ ما هو أسمی وأعلی.



دراسة الخطاب الوعظی والاعتباری فی شعر أبی مسلم البهلانی؛ قراءة نسقية علی ضوء آراء الغذامی / ٦٥

النتيجة

اتسم الخطاب الوعظی عند البهلانی بتوظيف الألفاظ الرقيقة والأكثر عذوبة وسلاسة 

بناء علی الخلفية الدينية التی كان يتمتّع بها الشــاعر. خضعت لغته الوعظية لأسلوب 

الدفع والدفع المضاد وهی تُعتبر من أبرز سمات الخطاب الوعظی. تكشــف لنا مواعظ 

البهلانی عن قصدياته المعلنة والخفية فی النص الأدبی وعلی وجود دلالات نسقية تشير 

إلی تذمّر مرير وتحسّــر شديد فی نفس الشــاعر حيث يری عدم اتعاظ الكثير بحقيقة 

الدنيا الفانية وحتمية الموت وانقضاء الأجل.

يظهر ومن خلال النسق الوعظی الطاغی علی أشعار البهلانی أنَّ النسق الأبوی قد 

تملَّك الشاعر وكان مســيطراً علی أفكاره ولذا فقد يُستشعر هذا النسق بصورة بارزة، 

وذلك بجعل الشاعر نفســه معلِّماً للآخرين وهادياً لهم للسير علی الخُطی القويمة. كأنَّ 

الشــاعر وعبر النسق الوعظی الذی يقوم به، يری نفسه مثالاً للآخر ليقتدی به ويحصل 

هذا الأمر عن طريق تكريس المحاسن لذاته ومذهبه من حيث لا يشعر، مما يكوّن بدوره 

خطاباً مهيمناً مشــابهاً لخطاب السلطة وهذه الشــاكلة تكشف عن الأنا المتضخّمة. إنَّ 

القراءة المتعمّقة للنص فی ضوء النقد الثقافی تكشف عن نسق فحولی وذلك أنَّ الشاعر 

متمسّــك بأناه المتعالية ولا يريد التحرّر منها مادام طامحاً أن يجعل من نفســه واعظاً 

ومعلّماً يرسم الطريق للآخرين كی يسيروا عليه.

لقد ســيطر النســق الفحولی والأبوی والأنوی علی أفــكار البهلانی فی كثير من 

أشــعاره الاعتبارية، كما أنَّ الشاعر وربما عن غير وعی وظّف عقائده لتسريب  النسق 

الإيديولوجی فی النص الوعظی علی حساب إلغاء الآخر وإثبات اعتباطية معتقداته.

كان النسق الانكساری يربو علی النســق الاستعلائی عندما يتعلق الأمر بجلد الذات 

وتوبيخ الأنا المقصرة، أمّا عند ذم الآخر الغافل فنری الغلبة للأنا المتعالية المخبوءة فی 

النسق الفحولی، فكانت أسهم التوبيخ تترادف بصيغة المخاطب خاصة عند تكرار مفردة 

(ألا ترعوی) ممّا يبوح عن استفحال المبدع فی سياق خطابه الوعظی.

جاءت نصائح أبی مســلم البهلانی الثرية بحكمها والغزيرة بتعابيرها الراجحة، وقد 

عجن من الخطاب الوعظی والاعتباری فی شــعره والمنزلة العالية للذات معجوناً، يعبرّ 



٦٦ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٣، ربيع ١٤٠٣ش

عن النسق الاستعلائی للشاعر تجاه المجتمع الذی يتفاعل معه.

كان النسق الصوری حاضراً فی التشبيهات الحسية التی استخدمها البهلانی فی أكثر 

من موضع فی أشعاره الاعتبارية ليضع المتلقی فی الصورة المحسوسة والحقيقة الملموسة. 

المصادر والمراجع
أبو زيد، نصر حامد. (١٩٩٤م).نقد الخطاب الدينی. ط٢. القاهرة: سينا للنشر.

أيزابرجــر، أرثر. (٢٠٠٣م).النقــد الثقافی. ت: وفاء، ابراهيم ورمضان بسطاويســی. ط١. القاهرة: 

المجلس الأعلی للثقافة.

البهلانی، أبو مسلم.(١٩٢٨م). ديوان أبی مسلم البهلانی. ط١. القاهرة: المطبعة العربية بمصر.

_________(١٩٨٧م). ديوان أبی مسلم البهلانی.ط١. مسقط: وزارة التراث القومی والثقافة.

_________ (٢٠١٥م). الموسوعة الشعرية لأبی مســلم البهلانی شرح راشد بن علی الدغيشی. 

ط١.ج٢-١ مسقط: مكتبة الضامری للنشر والتوزيع.

بركة، فاطمة الطبال. (١٩٩٣م). النظرية الألســنية عند رومان جاكوبســون. ط١ بيروت: المؤسســة 

الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع.

الحارثی، محمد. (٢٠١٠م). الآثار الشعرية لأبی مسلم البهلانی. ط١. بغداد: منشورات الجمل.

خليل، سمير. (٢٠١٢م). النقد الثقافی. ط١. بغداد: دار الجواهری.

السالمی، عبد الرحمن وآخرون. (٢٠١٢م). الخطاب الدينی فی شعر أبی مسلم البهلانی الرواحی. ط٢. 

سلطنة عمان: وزارة الأوقاف والشؤون الدينية.

الســماهيجی، حسين وآخرون. (٢٠٠٣م). عبداالله الغذّامی والممارسة النقدية والثقافية. ط١. بيروت: 

المؤسسة العربية للدراسات والنشر.

العانی، سامی مكی. (١٩٩٦م). الإسلام والشعر. ط١. الكويت: عالم المعرفة.

عبداالله، عبد الرحمن. (٢٠١٣م). النقد الثقافی فی الخطاب النقدی العربی. ط١. بغداد: دار الشــؤون 

الثقافية العامة.

عبد الخالق، علی. (١٩٨٤م). الشعر العمانی "مقوماته واتجاهاته وخصائصه الفنية". ط١. القاهرة: دار 

المعارف.

الغذّامی، عبداالله، عبد النبی، اصطيف. (٢٠٠٤م). نقد ثقافی أم نقد أدبی. ط١. دمشــق: 

دارالفكر.

الغذّامی، عبداالله. (٢٠٠٥م). النقد الثقافی "قراءة فی الأنساق الثقافة العربية".ط٣. دار البيضاء: المركز 

الثقافی العربی.



دراسة الخطاب الوعظی والاعتباری فی شعر أبی مسلم البهلانی؛ قراءة نسقية علی ضوء آراء الغذامی / ٦٧

________ (٢٠٠٦م). تشريح النص.ط٢. المملكة المغربية: المركز الثقافی العربی.

________ (١٩٩٣م). ثقافة الأسئلة.ط٢. الكويت: دار سعاد الصباح.

قنصوة، صلاح. (٢٠٠٧م). تمارين فی النقد الثقافی. ط١. القاهرة: دار ميريت.

كويزل، ايديت. (١٩٩٣م). عصر البنيوية.ترجمة: جابر عصفور. ط١. الكويت: دار سعاد الصباح

المحروقی، محمد بن ناصر. (٢٠٠٠م). الشعر العمانی الحديث. ط١. دار البيضاء: المركز الثقافی العربی.

محمد، سراج الدين. (١٩٨٧م). الزهد فی الشعر العربی. ط١. بيروت: دار الراتب الجامعية.

المصباحی، عبد الرزاق. (٢٠١٥م). النقد الثقافی من النســق الثقافی إلی الرؤيا الثقافية.ط١. بيروت: 

مؤسسة الرحاب الحديثة للطباعة والنشر والتوزيع.

ناصر، محمد بن صالح. (١٩٩٦م). أبو مسلم الرواحی "حسان عمان".ط١. عمان: مكتبة مسقط.

هيكل، سمير. (٢٠١٢ م). تأثيرات أندلســية فی شعر أبی مسلم الرواحی "جوانب أدبية وفنية مقارنة". 

ط١. مسقط: لانا.

المجلات
إبراهيم، مجدی حاج، المحروقی، ســعيد بن حمد. (٢٠٢٠م). «دلالة الاســتفهام فی شــعر أبی مسلم 

البهلانی». مجلة الدراسات اللغوية والأدبية. السنة ١٢. العدد ١. صص٨٩-٦٥.

إبراهيمی، خديجة. (٢٠٢٠م). «تلقّی النص الشــعری من منظور النقــد الثقافی». مجلة كلية الآداب 

والعلوم الإنسانية.السنة ١٣. العدد ٢. صص٩٦-٦٩.

تومی، سعيدة، قط البشير، مصطفی. (٢٠٢١م). «تمثلات النسق فی الفحولة الشعرية قراءة نقدية ثقافية 

من منظور عبداالله الغذّامی». مجلة إشكالات اللغة والأدب. السنة ١٠. العدد ١. صص٢٩٩-٢٨٣.

جابر، ناصر. (٢٠٠٧م). «التناص القرآنی فی الشــعر العمانی الحديث».مجلة جامعة النجاح للأبحاث. 

السنة٢١. العدد ٤. صص١٠٩٦-١٠٨٠.

زينة، حمزة شاكر. (٢٠١٦م). «الانساق الثقافية فی رواية (فاليوم عشرة)». مجلة كلية التربية الأساسية 

للعلوم التربوية والإنسانية. العدد ٢٩. صص٥٦٩-٥٦٠.

عجيل، جمال، نرجس، حســين. (٢٠١٨م). «كتاب النقد الثقافی لعبداالله الغذامی قراءة فی المصطلح». 

مجلة الأستاذ. العدد٢٢٧. صص٢٣٢-٢١٤.

الغذّامی، عبداالله. (٢٠٠٢م). «النقد الثقافی». مجلة النقد الأدبی فصول. العدد٥٩. صص٥٣-٤٥

محمد، أحمد علی. (٢٠٠٣م). «الانحراف الأســلوبی فی شعر أبی مسلم البهلانی». مجلة جامعة دمشق. 

السنة١٩. العدد ٣. صص١٠٥-٥١.


