#### المقدمة

الاتجاه الرومانسي في العالم العربي

استمرت مدرسة الإحياء تقوم بدورها في إعادة الشعر العربي ونفت عنه بقدر استطاعتها ظواهر الضعف والانحلال التي كانت سائدة في عصر الانحسار.

وفيما بين الحربين العالميتين جدّت عوامل سياسية واجتماعية وفكرية على العالم العربي دعت بعض الناس إلى الثورة على كل ما هو راسخ في مجتمعهم ومنه الشعر. (هدارة، لاتا: ٢٢)

ولاشك أن اطلاع الشعراء العرب على الحركة الرومانسية التي ظهرت في أروبًا وتأثّرت بالثورة الفرنسية وبروسو وبالأدب الإنجليزي والألماني كان من العوامل الفعالة في التعجيل بظهور طلائع الرومانسية العربية في الربع الأول من القرن العشرين الميلادي. (زرين كوب، ١٣٨٢ش: ۴۸۶؛ ميشال، ١٩٩٩م: ٣٢٠)

أمّا لفظة الرومانسية فمشتقّة من كلمة رومانيوس (Romanius) التى أطلقت على اللغات والآداب التي تفرعت عن اللغة اللاتينية القديمة والتي كانت تعتبر في القرون الوسطى كلجهات عامية للغة روما القديمة أى اللغة اللاتينية، ولم تعتبر لغات وآدابا فصيحة إلا ابتداء من عصر النهضة، حيث أخذت تحل محل اللغة اللاتينية كلغات ثقافة وأدب وعلم، وهذه اللغات هي المعروفة الآن بالفرنسية والإيطالية والإسبانية و...، والرومانسية إحدى لهجات سويسرا. وقد قصد الرومانسيون باختيارهم هذا اللفظ عنواناً لمذهبهم إلى المعارضة بين تاريخهم وأدبهم وثقافتهم القومية أى الرومانسية، وبين التاريخ والأدب والثقافة الإغريقية واللاتينية القديمة التي سيطرت على الكلاسيكية وقيدت أدبها بما استنبط منها من أصول وقواعد. (مندور، ١٩٩٨م: ٥٩-٤٠)

والعوامل التى أدّت إلى الإقبال على الرومانسية هى: إكثار شعراء مدرسة الإحياء من الالتفات إلى القديم ومحاكاته ومعارضته، واهتمامهم بشعر المناسبات، وانصرافهم عن تجاربهم الذاتية إلى الحديث عما هو خارجها، واهتمامهم بالصياغة والشكل والقالب على حسب المعنى والفكر والوجدان، ووقوفهم على حدّ اعتبار البيت الشعرى وحدة مستقلة وعدم الاهتمام بالوحدة العضوية في القصيدة. (خورشا، ١٣٨١ش: ١٠٥)

## أهم السمات الفنية للشعر الرومانسي العربي

لقد اتخذت الرومانسية من الشعر وسيلةً للتعبير عن الذات، ولا يخفى أن لكل فرد صفات ومقومات خاصه تميزه عن غيره من البشر. وبالتالي فلكل شاعر قضاياه الخاصة المرتبطة بذاتيته.

وقد أدلى معظم النقاد والكتاب برأيهم في مفهوم الرومانسية فمنهم من يرى فيها جانب التجربة الذاتية بعيداً عن تجارب الآخرين وتمسكها بالعاطفة العميقة الجامحة وبالخيال المحلق بعيداً عن واقع الحياة ومعاناة البشر ومأساة المجتمع. (عباسي، لاتا: ۴۵)

ويرى الدكتور عبدالمحسن طه بدر أن الأسس التي قامت عليها الرومانسية هي «... في تأكيدهم على ضرورة النظر للواقع بدلاً من الماضي الموروث وعلى الحرية الفردية بدلاً من الخضوع للتقاليد، وعلى الخلق والابتكار ودور الخيال في مقابل المحاكاة.» (بدر، ١٩٧١م: ١٩)

والعقاد يربط الصدق بدعوة الحرية ويربطهما معاً بالفكرة الفردية ومن هذه العوامل الثلاثة وجد ما يسعى بالشعر العصري. (شكري، ١٩٩٣م: ١٢٠)

والدكتور النويهي يعتقد بأن الأديب لكي يتصف بالصدق لابد أن تكون عاطفته التي يدّعيها قد ألمّت به هو حقاً وأن تكون عقيدته التي بيّنها عقيدته الحقيقية في الموضوع الذي تناوله. (العاكوب، ٢٠٠٢م: ٢۶۴)

فنكتفى بهذا المقدار من الآراء النقدية ونلخص أهم سمات الشعر الرومانسي فيما يلي:

- ١. تقديس شأن التجربة الذاتيه.
- ٢. الاعتماد على العاطفة والخيال.
- ٣. التأمل في الكون والتعمق في أسرار الوجود وما يتصل بالنفس الإنسانية من التأملات الفكرية والنظرات الفلسفية.
  - ۴. اللجوء إلى الطبيعة لترتاح إليه أمام المشاكل والمفاسد الموجودة في المجتمع.
    - ٥. صدق التجربة وحبّ الجمال والمثل العليا.
- ع. الدعوة إلى نظام المقطوعة الذي تتغير فيه قافية كل بيتين أو أكثر إلى ثمانية



أبيات.

 ٧. العناية بالوحدة العضوية للقصيدة بديلاً من وحدة البيت المعروفة في عمود الشعر العربي مما جعل القصيدة كياناً مترابطاً.

٨. الحنين إلى الماضى والمجهول.

٩. الاحساس بالغربة والاغتراب المكاني والزماني من خلال الخيال.

١٠. استخدام لغة العصر وانتقاء الألفاظ الحيّة والعبارات الموحية وهجر الألفاظ المكرّرة المعادة.

١١. الاهتمام بوضع عنوان للقصيدة بل تجاوز ذلك بوضع عنوان للديوان كلُّه.

١٢. ابتكار موضوعات جديدة لم تكن معروفة من قبل.

١٣. استخدام أسلوب الرواية والقصة في القصائد.

14. التحرر من الصور التقليدية وغير ذلك من ألوان التجديد في المضمون والشكل.

أمّا الرومانسيون فعجزوا عن تحقيق مادعوا إليه بالنسبة لعناصر الشكل من حيث المعجم الشعرى وبناء الأسلوب والموسيقى والمفهوم الجديد للصورة ودورها فى الشعر فقد ظلوا فى ذلك كله متعلقين بالتراث يصوغون أفكارهم الجديدة وتأملاتهم فى الإطار الشكلى التقليدي إلا من بعض محاولات فى التحلل من القافية لم يكتب لها استمرار. (هدارة، لاتا: ٢٥)

## نظرة عابرة إلى حياة سيد قطب

ولد سيد قطب بمصر في قرية صغيرة سنة ١٩٠٤م. وبدأ بتعليم القرآن وحفظه في المدرسة إلى جانب العلوم الأخرى. وكان يجيد حفظه القرآن وهو طفلٌ في العاشرة. (قطب: ١٩٧٢م: ٣٨)

بعد إتمام المدرسة قضى سيد أربع سنوات عند عمه الصحفى الذى كان من مؤيدى حزب الوفد. في سنة ١٩٢٥م دخل كلية المعلمين. فاستمرّ دراسته في كلية دار العلوم وتعرّف على حسن البناء هناك وعمل مثله سنوات طويلة في وزارة المعارف التي

(ITT)

أصبحت فيما بعد وزارة «التربية والتعليم» وبقى في سلك التعليم ست عشرة سنة وقبل خلالها بعض المديريات. (كوبل،١٣۶٤ش: ٣٤) ثمّ ذهب إلى ضاحية «حلوان» بسبب المرض المزمن في صدره. (حموده، ١٩٨٧م: ٤٠) كان سيد مفتش الوزارة من سنة ١٩٤٠م إلى ١٩٤٥م وقدم في خلال هذه السنوات كثيراً من الخطط لإصلاح نظام التعليم في مصر. لكنها أهملت ولم تحظ باهتمام المسؤولين مثل طه حسين. (كوبل، ١٣۶٤ش: ٣٧) سافر سيد في سنة ١٩٤٨م إلى الولايات المتحدة الأمريكية في بعثة علمية لوزارة المعارف لدراســة النظام التعليمي في أمريكا. عســي ســيد أن يرجع إلى الوطن متأثراً بالثقافة الأمريكية لكن هذه التجربة قرّبه من الإسلام أكثر من قبل. كتب سيد مقالات كثيرة حول بيئة أمريكا والفساد الساري فيها. انتشر في الجرائد آنذاك. (خالدي، ١٣٧٠ش: صص ١١٧-١١٧) بعد عودته انتقد البرامج المصرية وطالب ببرامج الإسلامية وبني على هذا استقالته. (الزركلي، ١٩٩٢م، ج٣: ١٤٧) انضم سيد إلى جماعة الإخوان المسلمين سنة ١٩٥٣م. (قطب، لاتا: ١٠) أصبح عضواً فعالاً فيها وسـجن بسـبب نشاطاته السياسية عدّة سنوات وكتب في خلالها عدّة كتب مهمة. منها كتابة ١٣ جزء من تفسير القرآن سماه «في ظلال القرآن».

أعلن جمال عبدالناصر في سنة ١٩٤٥م بأنّ المؤامرة الحديثة للإخوان قدكشفت. واتّهم سيد بالتآمر على أمن الدولة وحركة الإخوان. فاعتقل فوراً وأصدرت المحكمة حكمها بالإعدام. (جوادي، ١٣٥٨ش: ١٠٢)

وهكذا قدّم سيد رأسه ثمناً لإعلان وجود حركة إسلامية وإن تمكن أذناب النظام المصري من جسده الفاني أما فكره فلم يقدروا أبداً عليه ولذلك أعدموا صاحب تفسير «في ظلال القرآن».

وله آثار قيمّة في المسائل والمباحث القرآنية والإسلامية والعلمية أمّا بالنسبة للأدب فقد اشتغل بالكتابة في الصحف والجرائد المختلفة وله كتب نقدية ثمينة وقصص وديوان شعر بعنوان الشاطيء المجهول. درسنا في هذه المقالة، الرومانسية في ديوانه.

### لمحة عامة عن شعر سيد قطب

نستطيع أن نقول إن سيد قطب كان رافداً من روافد المدرسة الرومانسية بما دعا إليه من أفكار تدور حول التجديد ومن تجربة شعورية تجمع بين مشاعر قائلها ومتلقيها. كما اهتم بالوحدة العضوية التي تجعل القصيدة كياناً متماسكاً وهكذا بالخيال الذي أصبح له دور الريادة في توضيح الفكرة ونقل العاطفة. كما اعمتد على الألفاظ الموحية والرقيقة العذبة أساساً لشعره. وقد بقى مرتبطاً بالأوزان العربية القيمة والقوافى، ولكنه أدخل بعض التجديد فيها من حيث التفعيلات وتنوع القوافى.

فالقصيدة كانت أداة الشعر الوحيدة عنده وهي في الأساس قصيدة غنائية نلمس في بداياتها مؤثرات كثيرة من أشعار مطران والعقاد والمازني والمهجريين. فهو موهوبٌ لاموهو من ضعف التعبير أحياناً وخطابيته وتقريريته أحياناً أخرى. وربما كان أبرز خصائصه أنه يمثل روح عصره خير تمثيل. (شلش،١٩٩٤م: ٢٣)

وكانت روح العصر في شعر العشرينيات والثلاثينيات عند كثير من الشباب في مصر رومانتيكية المزاج، كلاسيكية الصياغة، مع الارتباط بالقضايا العامة والتجريب في شكل القصيدة عن طريق نظام المقطوعة وتنويع القوافي واستخدام مجزوءات البحور. (المصدر نفسه: ٢٣)

ومن هذه الناحية دارت موضوعات ديوان شعر سيد قطب حول الأفكار الرومانتيكية المألوفة ابتداءً من الوحدة والغربة والموت والضياع إلى الشجن والتعلق بالطبيعة والحب والتحليق في الخيال، مع حبّ الوطن صغيراً مصرياً وكبيراً عربياً. وهو محافظ على منهج الأقدمين خاصّة في رثائه وقصائده الوطنية ومجدّدٌ في تأمّله ووصفه.

نكتفى بهذا المقدار من عرض نقدى مختصر لتجربة الرجل الأدبية ونتطرّق إلى الأغراض والمضامين الشعرية عنده قدر الإمكان من حيث رومانسيتها.

## ملامح الرومانسية في شعر سيد قطب

الموضوعات التي يعالجها سيد قطب في ديوانه هي:

١. التمّر د؛ ٢. الشكوى؛ ٣. الحنين؛ ٤. التأمل؛ ٥. الغزل؛ ٤. الوصف؛ ٧. الرثاء؛

#### ٨. الوطنيات

أمّا ذاتية الشـاعر ورومانسيته فواضحٌ من خلال عناوين أشعاره من قبيل «عزلة في ثورة» (قطب، ۱۹۸۹م: ۳۹)، «اضطراب خانق» (المصدرنفسه: ۴۲)، زفرات جامحة مكبوحة» (المصدر نفسه: ۴۴)، «عاشق المحال» (المصدر نفسه: ۴۶)، «حلمٌ قديم» (المصدر نفسه: ۴۸)، «بيانو وقلب» (المصدر نفسه: ١٤٩) وغيرها من الأسماء التي تدلُّ على بعد الشاعر عن بيئتة وانز وائه.

والشاعرُ يصور غربته في المقطوعة الأولى من قصيدة «عزلة في ثورة» حيث يعاني من الغربة التي لاعلاج لها فيقول:

> غريبٌ أجل أنا في غُربة وإن حَفَّ بي الصَّحْبُ والأقربُون غريبٌ بنَفْسي ومَا تَنْطُوى عليه حَنايا فُوادى الحَنُون غريبٌ وإن كان لمّايزَلْ ببَعْض القلوب لِقَلْبي حَنين

وعلى هذا النحو تمضى أبيات القصيدة حول الشكوى من الغربة والوحدة. وفي القصيدة المذكورة نشاهد نظريات فلسفية لكنها لم تحتفظ بسمتها العلمي بل استحالت صورة من صور الشعر، فيها موسيقيته ولها هيئته ولونه. والقول بالتباين بين الجسم والروح قديمٌ متناول في الفلسفة القديمة والشاعر ميالٌ إلى الأخذ بالروح العامة لهذه الفلسفة القديمة وإن لم يأخذ بنصوصها في الفصل بين هذين العنصرين لاعتقاده بوحدة الوجود. وبالتحديد يرى أنّ هناك شـيئين متميزين جسـماً وروحاً ولكن بينهما اتِّصالاً. (قطب: ۱۹۸۹م: ۲۹ و ۳۰)

فيتكلُّم الشاعر عن وحدة الأرواح ويقول:

وحدةُ الأرواح أنكى الوَحَدات أَىّ بُـؤْس تَسْـتَحبُّ الذّكريات كأنفراد الرّوح في وادى الشَّجون «إِنَّ رُوْحِي قدتناسَتْ خُذْوهات» وَأَنزوتْ في عالَم جمّ السُّكون

وَحْدَةُ الأَجْسام تُنْسى وَتَهون

ويفتن شاعرنا جمال الطبيعة فيصف جمالها في البيتين لكنّ الفناء يضطر بباله فوراً فيسيط اليأس عليه:

وَاهْبطي بينَ الأقاحي وَالزُّهُور

حَقى يا نَفْسُ في كُلِّ فَضاء

وَاسْمَعى ماشِئْتَ مِنْ عَذْبِ الغناء حينما تَهْتَف باللّحن الطُّيور إنَّما الكّوْن وَمَنْ فِيله هَباء بَعْدَمَا يرْضَى عن النَّفْس الضَّمير

فرأينا أنّ الشاعر أقبل على الطبيعة وقدوطن نفسه على الاستمتاع بما فيها من صفاء وجمال فإذا بتلك الكآبة تنبثق من وجدانه في اللحظة التالية فتحيل ما كان يفترض أنه مصدر للمتعة والسعادة مثاراً للهواجس والتشاؤم والشكوى وبدل أن يطرب بصوت عصفور يغنى فيمسح طربه ما حملت نفسه من إحساس الفناء. وفي الأبيات التالية يخاطب الشاعر نفسه ويتكلم معها ليخفّف من آلامه النفسية:

حَدِّث ي يا نَفْسُ إنَّى لَسَميع إنْ لَهَا النَّاسُ وَلَمْ يسْتَمعُوا وَصِفِى إِحْسانُك السَّامى البَدِيع ودَعيه م حَيثُ هُم قَد وَدَّعُوا وإذَا الأَلْفَاظُ أَعْيتْ فَالدُّموع فَإِذَا جَفَّت فَخَفْقٌ يسمَعُ

و في ختام القصيدة يتكلم عن قفر العالم وإحساس الوحشة وينهيها بهذا البيت:

وَحْدَةٌ فِيها هُدوءٌ وَسُرور ومُناجَاةٌ، فَيا نَفْسَى تَأْسَى وصَالِحَاةً، فَيا نَفْسَى تَأْسَى وصَالِحِه وصَالِحَه وصَالِحَة وصَالِحَه وصَالِحَه وصَالِحَه وصَالِحَه وصَالِحَه وصَالِحَة وصَالَة وصَالِحَة وصَالَحَة وصَالَحَة وصَالِحَة وصَالِحَة وصَالِحَة وصَالِحَة وصَالِحَة وصَالِحَة وصَالِحَة وصَالِحَة وصَالِحَة وصَالَاحِه وصَالِحَة وصَالَع وَالْحَالَة وصَالَع وَالْمَاكِ وَالْمَالَة وَالْمَاكُونَ وَالْمَالِحَة

أما بالنسبة للموسيقى فهذه القصيدة ثلاثية القافية أى أن كلّ ثلاثة أبيات بُنيت على قافية واحدة. وهذا التنويع المتواضع فى القافية يضفى عليها نوعٌ من الموسيقى المتجددة وإن كانت محدودة شأنها شأن بعض القصائد القليلة جدّاً التى وردت فى شعر جماعة الديوان على نمط الموشحات الأندلسية.

والاتجاه الوجداني غالبٌ على شعر الرومانسيين، فما تكاد ترى شاعراً إلا شاكياً باكياً حتى أصبح النواح صفة قوية تتميز بها منظوماتهم. وأحسن ما ورد لهم في هذا الباب ما خرج عن نفس صادقة الشعور بالألم، لاتتكلّفه حبّاً للفن أو جرياً مع التيار الباكي. (البستاني، ١٩٨٩م، ج٣: ٢٤٥)

أمّا الشكوى فتجدها في القصائد التالية: خريف الحياة، الصديق المفقود، الغريب، خراب، النفس الضائعة، نهاية المطاف، الغد المجهول، مرّيوم، خطى الزمن الوثاب، سعادة الشعراء، سخرّية الأقدار، إلى الثلاثين.

أمّا الحنين فيشتمل على القصائد جولة في أعماق الماضي، عهد الصغر، رثاء عهد الماضي، وحي الريف، بين العهدين، ريحانتي الأولى، السعادة حديث الأشقياء، ابتسامة، هتاف روح، دعاء الغريب، عبادة جديدة، تسبيح، في السماء، نداء الخريف، عهد ذاهب. وقصيدة «وحى الريف» تشتمل ثلاث مقاطع حول الريف ولياليه فيميل الشاعر إلى الماضي لأنّه قضي أيام الطفولة في القرى وهذه البيئة لاتنفكّ عن الشاعر كأنّها جزء منه. هو يتذكر الأيام المتمتعة بأصدقائه في الليالي المقمرة الهادئة والأمواج الجارية والورود المزدهرة على سفوح الجبال وغير ذلك من المظاهر الجميلة المغرية في الطبيعة. وفي قصيدته «ليلات في الريف» نرى تلك الرومانسية المتألّمة الثائرة تصرخ وفي صراخها أســف على الماضي. فهذا الشــعر نفثات صدر الشـــاعر ولم يجد إلا في الشــعر متنفّساً لعواطفه، لايقدر الشاعر على ذكر هذه الأحوال:

> منْ حَنين الفُؤاد منْ خَفَقَاته ذَلكَ الشِّعر، منْ صَدَى زَفَرَاته وَسَعَتْهُ الأَلْفاظُ وَزْناً ومَعْنى ثُمَّ ضَاقَتْ عَنْ رُوحِه وسِمَاتِه

وفي «قافلة الرقيق» يتألُّق الغموض الرومانتيكي الجميل، ابتداءً من حسن الاستهلال وبراعته:

> قفْ بنا ياحَادي العُمْرُ هنا فى طريق قد نَثرنا عمْرنا قَدْ نَثَرِنَاها عَلَى طُوُلِ الطّريق مَوْكَبُ يعْطُو إلى الشَّطُ السَّحيق

مغمِضَ العَينَين يسرى مَوْهِنَا

لَحظَةً نَنْظُر ماذا حَوْلَنا

فيــه أشــلاءُ حَيــاة ومُنــي

ومَضَيْنَا ضِمْنَ قُطْعان الرَّقيق

في طريق غَامِض يدْعِي الحَياة

لظُلام الغيب تنساق خطاه يهْتَفُ الحَادِي فَيمْضِي مُذْعِنا

نَحْنُ لاتَرجَعُ يوْماً هَا هُنا فِي ظُـلَام الْغَيبِ نَطْوى أَلزَّ مَنَا

قفْ بنَا نَنْظُرْ إلى أشْلائنًا مَـرَّةً تَمْضِي ونَمْضِـي وَحْدَنا

لتراث الأدبى - السنة الثانية - العددالسابع

بل يتألَق القلق الوجودي داخل هذه الأبيات فيذكرنا بشعر المهجريين ومغامراتهم الروحية وشكوك أسئلتهم حتى إذا بلغنا المقطوعة التاسعة والأخيرة في القصيدة شعرنا بوطأة السوط، وهشاشة الرقيق:

أَيّهَ الحَادِي أَلَا فَامْضِ بِنَا قَدْ أَثَارَتْ ذِكْرَياتِي الشَّجَنا لَيّهَا الحَادِي أَلَا فَامْضِ بِنَا «نَحْنُ لَانَرْجِعُ يَوْماً هَا هُنَا» لَـمْ نَعُدْ نَجْزَع لَوتَحْدُو لَنَا «نَحْنُ لَانَرْجِعُ يَوْماً هَا هُنَا»

(شلش، ۱۹۹۴م: ۲۸–۲۹)

وربمّا نجد هذا القلق الوجودي المصحوب بالتشاؤم والشّـك عادةً في قصائد مثل «دنيا» أيضاً، التي يقول فيها:

إِيهِ أَيضًا ومَا أَنْتِ سَوى عَبَثِ الأَطْفَالِ فيما يلْعَبُون ضَجَّةً صَاخبَةٌ لاَتَحْتَوِى غيرَ أَصْدَاء قَويّاتِ الرَّنين ضَجَّةً صَاخبَةٌ لاَتَحْتَوِى غيرَ أَصْدَاء قَويّاتِ الرَّنين فياذا فَتَشْتَ عَنْ مَبْعَثِهَا لَمُ تَجدْ شَيئًا تُخْبِيهِ الوُكُون!

وهي هنا حالات نفسية متقلّبة موطنها اللاّشعور، ومظهرها تعريف قطب للقصيدة

الغنائية بأنها «مجرّد تعبير في صورة موحية عن تجربة شعورية.» (قطب، لاتا: ٩٤)

وللشاعر قصائد تدور حول مناداته للوطن وتميز بالشوق والحنين الرومانسي منها قصيدة بعنوان (هتاف الروح) أنشدها في كاليفورنيا ويستهلّها بهذه المقطوعة:

فِي الجَّويا مِصْرُ دِفْءٌ يدْنِي إلَيَّ خِيالَكِ وَتَسْتَجِيشُ حَنِيني إلى اللَّيالي هُنالِكِ

وبهذا المطلع يتحوّل الوطن إلى حبيبة وتصبح الحبيبة ملء الخيال والقلب:

نَجواكِ مِلْءُ فوادِي تُركى خَطَرْتَ بِبَالـك

ثم يعود الخيال والقلب معاً في المقطوعة الثانية فيما يشبه العود إلى الماضى المألوف في أفلام السينما، فتختفى كاليفورنيا تماماً (لم تظهر أصلاً على أى حال إلا في المطلع) وتتدرج صور الماضى في الظهور:

النيلُ والموجُ سَارِ قُبِّـلُ الشّـطآنْ وَالبدرُ وَالنورُ ساه كَحالِم وَسنانْ وَفِي الجَـواءِ حَنينٌ مُجَنَّحٌ حَيـرانْ

وتتوالى بعد ذلك أبيات المقطوعة الأخيرة التي تدّل على حبّ الشاعر الوطن ومدى حنينه إليه:

فِي النَّفْسِ يامِصْرُ شَوْقٌ لِخَطْرة في رُباكِ لِخَطْرة في رُباكِ لِضَمَّة مِنْ هـواكِ لِنَفْحَة مِنْ هـواكِ لِفَاتِفٌ مِنْ رُواكِ لِهَاتِفٌ مِنْ رُواكِ ظَمانَ تُهتـفُ رُوحي متـي تَرانـي أراك؟

أمّا القصيدة الأخرى بعنوان «دعاء الغريب» فتدور مثلها حول الحنين إلى الوطن مع إضافة الشعور بالغربة ويبدأ الشاعر قصيدته بمخاطبة النائيات الضفاف وهذا النداء بديلٌ عصرى عن مخاطبة الشاعر القديم للصاحبين أو للساقى أو الطلل البالى. يقول في مطلعها:

يا نَائِياتِ الضَّفافْ هُنا فتاكِ الحَبيبْ عَلَيه طَالَ المَطافْ مَتَى يعودُ الغَريبْ؟

وعلى هذا النحو يسترسل في دعائه حتى يصل إلى نهايته:

يا أرضُ رُدّى إليك هَـذَا الوَحيـد الغَريبُ هَـواهُ وَقُـفٌ عليـك رُدّى فَتَـاكِ الحَبيـبْ

القصيدتان معاً في مجموعهما أنشودتان جميلتان تذكراننا بحنين أشعار المهجر الأمريكي، فالشعور الحاد بالغربة والمعجم الرومانتيكي العصري واضحٌ في أبياتهما.

والرّجعة إلى الماضى عند بعض الرومانسيين يمكن أن تعدّ نظير الحلم بالغد، فكلاهما ينتزع الشاعر من الحاضر البغيض إلى عالم المغلّف بحنان الذكرى أو الضباب المجهول. (القط، ١٩٨١م: ٣١٤)

أمّا بالنسبة لسيد قطب فكثيرٌ من أشعاره يدلّ على إحساس متيقّظ بالزمن ومروره والأسف على انقضائه، والتنبّه على قصر الحياة ومحاولة خلودها أو امتدادها على الأقل. ويملأ الاحساس بالزمن كثيراً من فصول الديوان المختلفة منها قصيدة «البعث»، «مرّيوم»، «ليلات في الريف» و... فنلاحظ فيها أنّ الشاعر قد مزج الماضى بالطبيعة وأنه قد استغنى بذلك الماضى المطلق عن وجوده المادى وكأن «ماضى لياليه» قد غدت

114

كياناً مستقلاً ثابتاً ليست جزءاً من الزمن الممتد وتارةً يحنّ إلى ذلك الماضي مجرداً مفرداً كقوله:

يا ذكرياتي البعيدة في عالم الأشباح يا أمنياتي الشريدة في عالم الأرواح إلى أمنياتي الشريدة السباح السباح ألى من كُلِّ صَوبِ في عُزلَتي وانفرادي فهَينَمي حَوْلَ قلبي ورَفْرِ في في فؤادي فأنت وحيى وزادي

فبنى الشاعر أبياته بأسلوب معروف في الشعر القديم وهو التمهيد للقافية بلفظة تثير توقعها عند السامع.

أمّا لفنّ الغزل فشان عظيم عند الشعراء المعاصرين فهم حذا حذو المتقدمّين اللهمّ إلاّ أنّهم جعلوا مكاناً لتحليل العواطف وتصوير نزوات النفس في سرورها وألمها، واستئناسها ووحشتها، وسكونها واضطرابها ممّا لاتجد مثله في كثير من الغزل القديم. (البستاني: ١٩٨٩م: ٢٤٠)

والغزل في شعر صاحبنا قد أحل المرتبة الأولى عدداً. وكلّما اقترب الشاعر من طبيعة «الرومانسية» زادت في شعره طائفة من الألفاظ والصور ذات الدلالة الوجدانية والخيالية. على سبيل المثال في قصيدته بعنوان «طيف» رسم لنا استيلاء النوم عليه في مشهد تصويري رائع استهلها بهذه المقطوعة:

هو هذا أنتَ يا طيفُ؟ فأهلاً مرحباً ياطيف مَنْ أهوى وسَهْلا هُـوَّ مَ النَّـوْمُ وأَرْخَى رِيشَـه واحتوانِـي بِجَناحِ قــد تَدَلَّى

كما يبدو نزعات الشاعر العاطفيه في قصيدته بعنوان «صدى قُبلة» ينشده بصدق واخلاص، مستخدما الصور الجميلة والألفاظ السهلة العصرية:

حرارتُها لم تَـزَل فائِرَه ونَكهَتُها لَمْ تَـزَلْ عاطِرَه أَحـسُّ حَرارتَها في دَمِي كما تَصْرُخُ الشعلةُ الثّائِرَه وَأَنْشَــقُ نَكْهَتُها كالشَّــذَى يَفوحُ مِنَ الزَّهــرَةِ النّاضِرَه

وتَخطُرُ رَيّانَةً في فَمِي كما يَخْطُرُ الحُلْمُ بالذّاكِرَه وبَيْنَ يَديّ صَدَى ضَمّةٍ تَردّدُ كَالنَّغْمَةِ السَّائِرَه!

فالبساطة والصفاء وصدق العاطفة والموسيقى السهلة الرائعة تحمل معانى الحب فى تألّفها وتواؤمها، فحبّه يصدر عن وجدان صادق يصور حبّاً إنسانياً فيه حلاوة اللقاء ومرارة الفراق فهو يلجأ إلى خياله المحلّق لنسيان تلك المرارة:

أجل ليس هذا الَّذي قَد ضَمَمْتُ سوى نَعْمة حلوة عابرَه أذلك جسمٌ فأين الخَيال وأين عرائسُه النَّافِرَه؟

فقدّست الرومانسية شريعة الحب واتّخذت القلب إماماً وهادياً وغمرتها بالرموز الصوفية وثارت على الشكل واهتمّت بالمضمون وحطمت القالب اللغوى الصلب ولجأت إلى التحليل. (عباس، ١٩٥٥م: ٥١)

وكما أشرنا آنفاً إن من ميزات الرومانسية الأسلوب السرد القصصى وهو أحد من الأساليب المستحدثة وكذلك الأسلوب الحوار ونرى روح القصص واضحة ومتفشية في قصائد سيد قطب في مواضع كثيرة وهو يرمز للفكرة بقصة صغيرة أو حوار كما في قصيدة بعنوان «الصحراء» وكتب تحت عنوانها هذه العبارة: «في ليلة من ليالي الخريف المقمرة، الراكدة الهواء، المحتبسة الأنفاس وفي صحراء جبل المقطم الموحشة وبين هذا القفر الصامت الأبيد كانت تتراءى نخلات ساكنات في وجوم كئيب ومن بينها نخلتان: إحداهما طويلة سامقة والأخرى قصيرة قميئة. بين هاتين النخلتين دار حديث. وكانت بينهما همسات ومناجاة:

الصغيرة:

مَالَنا في ذلك القَفْرِ هنا مَا بَرحنا مُنذُحينَ شاخِصَات كُلُّ شيءٍ صامِتٌ مِن حَولْنا وأرانا نحن أيضاً صامِتات تُطْلُعُ الشَّمسُ علينا وتغيب ويطلُّ اللَّيلُ كالشيخ الكَئيب والنُّجومُ الزُّهرُ تَغْدُو وَتَثوب وهَجيرٌ وأصيلٌ... وطُلوعٌ وأفولٌ... ثم نَبقَى في ذُهولٍ

ساهمات!

أفلا تَدرينَ يا أختى الكبيرةُ مَا الله أَطْلُعَنَا بِينِ اليباب؟ أَيُّما إِثْمَ جَنَيْنَا أَو جَريرَةٍ سَلَكَتْنا في تَجاويفِ العذاب؟ قد سَئمتُ اللَّبْثَ في هذا المكان لَبْثَةَ المَصْلوب في صُلْب الزَّ مان أفما آن لتبديل... أوان؟ حَدِّثيني لمَ نَشْقَى... حَدِّثيني كم سَنلْقَي؟... حَدِّثيني كم سَنبْقَي؟

و اقفات؟

أنشــد سيد قصيدته هذه على بحر «الرمل». والموسيقي فيها خفيّة تمثّل بالحق روح الشاعر وبراعته وتنبع من اختيار الشاعر لألفاظ ذات وقع خاص ومن حسن تنسيق الألفاظ وترابط الأفكار وروعة التصوير.

ومن المحسنات البديعية نرى استخدام «مراعاة النظير» في «الشمس والليل والنجوم» وأيضاً في «طلوع وهجير وأصيل» والتّضاد في «طلوع وأفول» أو «طلوع وأصيل» وفي «تطلع وتغيب» و... والترادف في «إثم وجريرة» والمجانسة في «نشقي، نلقي، نبقي» وجناس الاشتقاق في «الصلب والمصلوب».

وتكرار «حدّثيني» تضفي ضرباً من التوازن في العبارة الشعرية ورتابة في إيقاعها. أمَّا النخلة الكبيرة فلا تدرى شيئاً من حكمة الدّهر وسرّ وجودها في ذلك القَفر: و تقول:

الكبيرة:

رُبَّما كُنّا أسيرات القَدر تَسْخُرُ الأيامُ منّا واللّيالي تَضْرِبُ الأمشالُ فينا والعِبَر وإذا نَشكُو أَذَاها الاتُبَالِي ربّما كنا مَساحيرَ الزَّمَن! قد مُسخْنا هكذا بين القُنَن في ارْ تقاب السّاحر المُحْيي الفطُّنْ فاذا كان يعُود... فَكُ هاتين القُيود... فَرَجَعْلنا للوجود ظافرات!

التراث الأدبى - السنة الثانية - العددالسابع

وبالنسبة لاستخدام الصور الجزئية قد خلع الشاعر على الطبيعة صفة التشخيص. فنرى التشخيص في «القدر» و «الأيام» و «الزمن» وكثرة الإضافات في «في ارتقاب» و «الساحر المحيى الفطن» كما أنه استطاع أن يمزج بين التجربة الذاتية والتجربة عامة. وفي جانب الوحدة العضوية نرى الوحدة الموضوعية في هذه القصيدة حيث لايتكلم الشاعر فيها إلا عن موضوع واحد.

#### النتيجة

كان شعر سيد قطب رومانتيكياً مع الارتباط بالقضايا العامّة والتجريب في شكل القصيدة عن طريق نظام المقطوعة وتنوع القوافي فقد غلب عليه الوجدان وميزه العاطفة.

فشعره شعر حالات نفسية تدل على ذاتية الشاعر وبعده عن آلام الناس ومشكلاتهم ثمّ البعد عن المجتمع وانعزاله الذي هو من أبرز خصائص الأدب الرومانسي.

وتعمّـق سيد قطب في الوجدان دفعه إلى مستوى من العطاء الفنــي الخصب. أمّا التجديــد عنده علــي صعيد الوزن والقافية فلم يتعد بعض المحاولات التي سبقهم إليها شعراء العربية وبالذات شعراء الأندلس.

ونجح الشاعر في عناصر تجربته الشعرية من الأفكار والوجدان والصور التعبرية وكان موفّقاً في ربط الصدق الشعوري بالفكر والمعاني في كثير من قصائده.

### المصادر والمراجع

أبوشباب، الواصف. ١٩٨٨م. القديم والجديد في الشعر العربي الحديث. لاط. بيروت: دار النهضة العربية.

البستاني، بطرس. ١٩٨٩م. أدباء العرب. لاط. بيروت: دار الجيل.

جوادی، کمال. ۱۳۵۸ش. *إخوان المسلمین مصر در امتحان تاریخ.* چاپ اول. تهران: نشر میثاق. حموده، عادل. ۱۹۸۷م. *سید قطب من القریة إلی المشنقة*. الطبعة الأولی. سینا للنشر.

خالدی، صلاح عبدالفتّاح. ۱۳۷۰ش. آمریکا از دیدگاه سید قطب. ترجمه مصطفی اربابی. چاپ اول. تهران: نشر إحسان.



خليل حجا، ميشال. ١٩٩٩م. الشعر العربي الحديث من أحمد شوقي إلى محمود درويش. الطبعة الأولى. بيروت: دار الثقافة.

خورشا، صادق. ١٣٨١ش. مجاني الشعر العربي الحديث ومدارسه. الطبعة الأولى. طهران: سمت.

زرين كوب، عبدالحسين. ١٣٨٢ ش. نقد ادبي. چاپ هفتم. تهران: انتشارات اميركبير.

الزركلي، خيرالدين. ١٩٩٢م. /لأعلام. الطبعة العاشرة. بيروت: دار العلم للملايين.

شكري، محمد أياد. ١٩٩٣م. المذاهب الأدبية والنقدية. الطبعة الأولى. الكويت. المجلس الوطني للثقافة والنفون والآداب.

شلش، على. ١٩٩٤م. التمرد على الأدب. الطبعة الأولى. بيروت: دار الشروق.

طه بدر، عبدالمحسن. ١٩٧١ م. الروائي والأرض. لاط. الهيئة المصرية للتأليف والنشر.

العاكوب، عيسي على. ٢٠٠٢م. العاطفة والإبداع الشعرى دراسيَّة في التراث النقدي عند العرب إلى نهاية القرن الرابع الهجري. الطبعة الأولى. دمشق: دار الفكر.

عباس، إحسان. فن الشعر. لاتا. الطبعة الثالثة. بيروت: دار الثقافة.

القط، عبدالقادر. ١٩٨١م. الا تجاه الوجداني في الشعر العربي المعاصر. الطبعة الثانية. بيروت: دار النهضة العربية.

قطب، سيد. ١٩٨٩م. ديوان سيد قطب. تحقيق محمدحسين عبدالباقي التّهامي. القاهرة: دار الوفاء.

قطب، سيد. ١٩٧٣م. طفل من القرية. القاهرة: دار الشروق.

قطب، سيد. لاتا. النقد الأدبي. القاهرة: دار الشروق.

کویل، ژیل. ۱۳۶۶ش. بیامبر وفرعون (جنبشهای نوین اسلامی در مصر). ترجمه حمید احمدی. چاپ اول. تهران: انتشارات كيهان.

# الأدب النسائى مصطلح يتأرجح بين مؤيد ومعارض

مهدى ممتحن \* شىمسى واقفزاده\*\*

#### الملخص

ظهرت في القرن العشرين، دعوات تنادي بالنسوية وأطلق عليها مصطلح «الأدب النسائي»، في سياق الحركات الداعية لتحرر المرأة وأطلت على الأدب العربي في السبعينات وفي الثمانينيات حتى ظهر تيار عربي سمى بالنقد النسوى. ومازال هذا المصطلح، موضع شك وارتياب بالنسبه لكثيرات من المبدعات، ومازال بالنسبة لبعضهن تهمة تنصق بما يكتبنه ومن هنا بقى المصطلح يتأرجح بين مؤيد ومعارض وسط مناقشات في الأوساط النسائية الأدبية بشكل خاص.

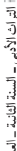
وطبعاً تم الاختلاف حول المصطلح، هل الأدب النسائيي هو الأدب الذي تنتجه المرأة؟ أم هو ما تكتبه المرأة ويدعو إلى التمرد على ذكورية المجتمع؟ أم هو غير ذلك؟ قبل ذلك هل يوجد أدب نسوى وأدب رجالي؟ أم أنّ الأدب هو أدب إنساني لارجولية ولانسوية فيه؟ أيضاً ما المصطلح المناسب؟ أدب نسوى، أم أدب المرأة؟ أم الأدب الأنثوى؟ أم الأدب النسائي؟

الكلمات الدليلية: الأدب النسائي، الأدب الرجالي، الأديبات، الشاعرات.

Dr.momtahen@gmail.com

تاریخ القبول: ۱۳۸۹/۱۰/۱۹ه. ش

تاریخ الوصول: ۱۳۸۹/٥/۷ه. ش



<sup>\*.</sup> عضو هيئة التدريس بجامعة آزاد الإسلامية في جيرفت.

<sup>\*\*.</sup> عضو هيئة التدريس بجامعة آزاد الإسلامية فرع ورامين \_ پيشوا.