
مقاربة نقدية لمســألة الأخذ فی الشــعر فی ضوء آراء عبدالقاهر 

الجرجانی والشکلانيين الروس (سعدی والمتنبی نموذجًا)

حسام حاج مؤمن٭

الملخص
تأتی هذه المقالة بمنظور نقدی يندرج ضمن ســياق المراجعات التی تناولت كتاب 

"المتنبی وسعدی" للباحث حسين علی محفوظ، حيث تُسائل أطروحته التی تفترض 

حدوث الأخذ فی بعض أبيات ســعدی الشيرازی من أبيات للمتنبی. فقد فنّد النقادُ 

-من خلال مراجعة النماذج التی ساقها محفوظ للشاعرين- وجاهةَ الكثير منها فی 

إثبات وقوع الأخذ، بينما أيد آخرون حتمية وقوعه أو احتماليته. ومع ذلك، لم يضع 

هؤلاء معيارًا دقيقًا لتشخيص حالات الأخذ، ولا منهجًا لفحص طبيعة الصنيع الأدبی 

لدی سعدی فی هذا الســياق. بناءً علی ذلك، تطرح هذه الدراسة التساؤل الآتی: 

كيف يمكن الحكم بوقوع الأخذ فی أشعار سعدی من أشعار المتنبی؟ وكيف نقُيم أداء 

سعدی فی هذا الأخذ؟ يتحدد الإطار النظری لهذا البحث بناءً علی نظرية النظم عند 

عبد القاهر الجرجانی ونظرية الشكلانية الروسية. ويخلص التحليل فی هذا الإطار 

إلی أن معيار الحكم بوقوع الأخذ لا يقوم علی الاشــتراك فی المضمون، بل علی 

الاشــتراك فی توظيف التقنيات الفنية المبتكرة. ولتقييم هذه النماذج، يجب فحص 

طبيعة الوظيفة التی تؤديها هذه التقنيات الفنية المشــتركة فی بناء النص الشــعری 

لديهما. لقد طُبّق هذا المعيار والمنهج علی نماذج مختارة من أشعار المتنبی وسعدی. 

الكلمــات الدليلية: ســعدی الشــيرازی، المتنبی، الأخذ فی الشــعر، عبد القاهر 

الجرجانی، نظرية النظم، الشكلانية الروسية. 

٭. أستاذ مساعد فی قســم اللغة العربية وآدابها، کلية الأدب الفارســی واللغات الأجنبية، جامعة 

Hesam.Hajmomen@atu.ac.irالعلامة الطباطبائی، طهران، إيران
تاريخ القبول: ١٤٤٧/٠٨/٢٠ق  تاريخ الاستلام: ١٤٤٧/٠٥/٢١ق 

إضاءات نقدية (مقالة محکمة)
السنة الخامسة عشرة ـ العدد الستّون ـ شتاء ١٤٠٤ش/ كانون الأول ٢٠٢٥م

https://doi.org/10.82401/roc.2025.1233646

صص ١١٠ ـ ٨٩



٩٠ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٦٠، شتاء ١٤٠٤ش

المقدمة

تُعدّ مســألة تأثر أشعار سعدی الشيرازی بأشــعار المتنبی من القضايا الإشكالية 

والمثيرة للجدل فی نقد أشــعاره، وقد حظيت هذه القضية باهتمام الباحثين المتخصصين 

فی دراساتهم حول أشعار سعدی، ولاسيما بعد صدور كتاب «المتنبی وسعدی» للمؤلف 

حســين علی محفوظ حيث أورد نماذج من أبيات المتنبی جنبًا إلی جنب مع نماذج ذات 

مضامين مشابهة من أبيات سعدی، راميا من وراء ذلك إلی إثبات أنّ سعدی قد استقی 

مضامين هذه الأبيات من أبيات المتنبی (محفوظ، ١٣٧٧ش: ٢٢٥) غير أن مسعاه هذا أثار 

حفيظة العديد من دارسی أشعار سعدی؛ فذهب فريق منهم إلی أن مجرد تشابه المضامين 

لا يمكن أن يعدّ دليلاً قاطعًا علی أن ســعدی قــد أخذ هذه الأبيات من المتنبی، (مؤيد، 

١٣٥٢ش: ٨١٥؛ ســبزيان  پور، ١٣٩٢ش: ١٣٤) بينما أقرّ فريق آخر بحتمية وقوع هذا 

الأخذ أو احتماليته فی عدد من الأبيات، (أفراســيابی، ١٣٨٧ش: ٢٨٢؛ منوچهريان، 

١٣٩٢ش: ٥٧؛ هنر، ١٣٨٦ش: ٣٠؛ محمد، ٢٠٠٠م: ٣٢٩) فی حين ذهب طرف ثالث إلی 

أنه بفرض وقوع هذا الأخذ، فإنّ سعدی قد تفوق فی صنيعه وأدائه علی المتنبی. (محقّق، 

١٣٦٤ش: ١٨٤؛ دامغانــی، ١٣٧٠ش: ٢٩) ومع ذلك، فإن هذه المراجعات النقدية لم 

تحدّد معيارا يمكن من خلاله تشخيص نماذج الأخذ بموضوعية، ولا المنهجية التی يمكن بها 

تقييم أداء سعدی فی أخذه من المتبنی. والحال أنه ما لم يتوفر معيار موضوعی للتشخيص 

ومنهج علمی للتقييم، فلا ســبيل للوصول إلی أحكام نقديــة مبرهنة وقابلة للإثبات.

أسئلة البحث

بناءً علی ما تقدّم، يطرح البحث الحالی السؤالين التاليين:

كيف يمكن الحكم بوقوع الأخذ فی أشعار سعدی من أشعار المتنبی؟. ١

فی حال ثبوت وقوع هذا الأخذ، كيف يمكن تقييم طبيعة الأداء الفنی لســعدی . ٢

فی هذا السياق؟

فرضيات البحث

يســتلزم الحكم بوقوع الأخذ فی أشعار سعدی من أشعار المتنبی إطارًا نظريا . ١



مقاربة نقدية لمسألة الأخذ فی الشعر فی ضوء آراء عبدالقاهر الجرجانی والشکلانيين الروس / ٩١

خصيصًا لدراسة العلاقات البيانية بين أشعار الشعراء.

إذا ما سُلّم بوقوع الأخذ فی بعض أبيات سعدی من أبيات المتنبی، فإن دراسة . ٢

أسلوب أداء سعدی تقتضی تحديد أی أجزاء أشعاره قد استقاها بالتحديد من 

المتنبی، وكيف وظّف ما استقاه فی ما أنشده.

المرتكزات النظرية

يستند هذا البحث للإجابة عن السؤالين المذکورين إلی نظريتين: أولاهما نظرية النظم 

لعبــد القاهر الجرجانی، والتی يری باحثو البلاغة أنه قدّم من خلالها تحليلاً لغويا دقيقًا 

لقضية الأخذ، (العشماوی، ١٩٧٩م: ٣٩٨؛ مندور، ١٩٩٦م: ٣٣٥؛ هدارة، ١٩٨١: ١٣٨، 

٢٠٧) وثانيهما النظرية الشكلانية التی حلّلت - من بين نظريات النقد الأدبی الحديثة - 

علاقة التفاعل والتأثير المتبادل بين الأشعار عبر الامتداد الزمنی، وهی نظرية تشترك فی 

منطلقاتها الجوهرية مع البلاغة العربية بشكل لافت. (شفيعی كدكنی، ١٣٩١ش: ٢٩٥)

خلفية البحث

فی سياق المناقشات التی أثارها کتاب "المتنبی وسعدی" تجدر الإشارة إلی الأعمال الآتية: 

مؤيد شــيرازی (١٣٥٢ش) فی مقالته "مضمون گيری ســعدی از شاعران عرب" 

[أخذُ سعدی من مضامين الشــعراء العرب] تناول فصلين من كتاب "المتنبی وسعدی" 

وهما "مآخذ سعدی من الشــعراء العرب" و "مآخذ سعدی من معانی المتنبی"، وصرّح 

علی أن حسين علی محفوظ لم يلتزم فی كتابه بقاعدة الحيادة والموضوعية التی تقتضيها 

الأعمال البحثية، وأنّ أقواله لم تستند فی كل موضع إلی ما يکفی من الوثائق والمنطق. 

ثم نقل عدة نماذج من الأبيات التی استشهد بها حسين علی محفوظ، وذهب إلی أنّ هذه 

النماذج لا تعدو أن تكون تشابهات مضمونية، ومتباينة من حيث الأساليب البيانية.

محقق (١٣٦٤ش) فی مقالته "ميزان تأثير ســعدی از متنبی" [مقياس تأثّر ســعدی 

بالمتنبی] (١٣٦٤ش) تناول العلاقات القائمة بين أبيات من الشــاعرين ووصفها بأنها 

علی مستوی المضامين مشيرًا إلی أنّ المضامين المشتركة هذه قد وردت أيضًا فی أقوال 

شعراء وأدباء ومفكرين آخرين من الثقافات الإيرانية والمسيحية واليونانية والعربية.



٩٢ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٦٠، شتاء ١٤٠٤ش

مهدوی دامغانی (١٣٧٠ش) فی مقالته "همه گويند ولی گفته ســعدی دگر اســت" 

[الجميع يقولون ولكنّ قول ســعدی يختلف] استشهد بأبيات عديدة من شعراء فارسيين 

وعرب وقال إن المضامين التی تتشــارك فيها أشعار سعدی والمتنبی قد وردت بدورها 

مرارًا وتكرارًا فی أشعار شعراء آخرين.

أنوار (١٣٦٤ش) فی مقالته "مقايسه ميان افکار سعدی و متنبی" [مقارنة بين أفكار 

سعدی والمتنبی] قد سعی إلی إثبات الفكرة سالفة البيان ذاتها، مضيفًا أنّ تأثّر الشعراء 

بغيرهم من الشعراء أمر طبيعی لا ينتقص من قدرهم.

ســبزيان پور (١٣٩٢ش) فی مقالته "نگاهی تازه به داستان قديمی سعدی و متنبی" 

[نظرة جديدة إلی قصة سعدی والمتنبی القديمة] قام بتحليل المضامين التی اعتمد عليها 

حســين علی محفوظ لإظهار أن أبيات سعدی مأخوذة من أبيات المتنبی، وقال بأنّ هذه 

المضامين قد سبقت فی الظهور فی أعمال وأقوال الإيرانيين قبل الإسلام.

وأمّا جهانبخش فی مقالته "دکتر حسين علی محفوظ و کتابخانه اش" [الدكتور حسين 

علی محفوظ ومكتبته] (١٣٩٤ش) أشــاد بجهود حســين علی محفوظ فی كتابه "المتنبی 

وسعدی"، مصرّحًا بأنّ تأثّر سعدی بالمتنبی مسألة لا مجال للشك فيها.

منوچهريان (١٣٩٢ش) فی مقالته "متنبی و شــاعران پارســی" [المتنبی والشعراء 

الفرس] قد تطرّق فی السياق ذاته إلی تأثير المتنبی علی الشعراء الفرس الكبار، وذكر 

أمثلة لإثبات تأثر سعدی بالمتنبی.

وکذلك محمد (٢٠٠٠م) فی كتابها "الأثر العربی علی أدب ســعدی الشيرازی" قد 

ذهبــت فی فصل بعنوان "المتنبی وســعدی" إلی أنّ تأثّر ســعدی بالمتنبی يتلخّص فی 

أســلوب هی سمّته "تبادل المواقع" قائلة إنّ الأبيات الشــعرية التی تأثّر فيها ســعدی 

بالمتنبی تبادلت مواقعها من مدح إلی غزل ومن حماسة إلی مواعظ وحكم و...

ورغم کثرة هذه الدراسات لا نجد فی أية منها معيارًا دقيقًا للحکم بوقوع الأخذ فی 

أبيات سعدی، ولا منهجًا لتقييم أدائه فی تعاطيه مع تلك المآخذ. وتأسيسًا علی ذلك، 

يسعی البحث الراهن من خلال طرح هذا المعيار والمنهج إلی تقديم إطار علمی للحكم 

والتقييم فی هذه المسألة.



مقاربة نقدية لمسألة الأخذ فی الشعر فی ضوء آراء عبدالقاهر الجرجانی والشکلانيين الروس / ٩٣

سياق العلاقة بين سعدی والمتنبی

لم يكن ســعدی الشــيرازی (بين ٥٨٥ و٦١٥- بين ٦٩٠ و٦٩٥ق) شاعرًا فذًا لا 

يضاهی فی الأدب الفارسی فحسب، بل كان أيضاً أستاذًا خبيرًا فی الأدب العربی؛ إذ 

أنه تلقی تعليمه فی القرن الســابع الهجری ضمن نظام تعليمی احتضن التراث العلمی 

والأدبی للحضارة الإسلامية باللغة العربية، حيث درس فی النظامية ببغداد التی كانت 

من أبرز المراكز العلمية فی الحضارة الإسلامية، كما أمضی سنوات طويلة فی بلاد عربية 

أخری، منغمسًــا فی جوهر اللغة والأدب والثقافة العربية. (بويل، ١٩٩٩م: ٨٦؛ صفا، 

١٣٦٩ش: ج٣، ١٢٦؛ محمــد، ٢٠٠٠م: ٢٥) وقد تركــت هذه الخلفية العلمية والمعرفية 

بصمات واضحة للغة العربية وآدابها فی نتاجه الأدبی، مما دفع الباحثين إلی اســتقصاء 

وجوه الاشــتراك بين أعماله وأعمال الأدباء العرب، غير أن المتنبی كان أكثر الأدباء 

العرب الذين استرعت وجوه الاشــتراك بينه وبين سعدی انتباه الدارسين. (آذرشب، 

١٣٧٥ش: ١٣٧؛ منوچهريان، ١٣٩٢ش: ٥٧)

ومن جهة أخری لا شــك فی أن أبا الطيــب المتنبی (٣٠٣-٣٥٤ق) هو من أعظم 

الشعراء العرب وأشهرهم فی العالم بحيث أورد ابن رشيق فی وصفه: «يقولون: بُدئ الشعر 

بكندة وخُتم بكندة، يعنون امرأ القيس وأبا الطيب.» (ابن رشــيق، ١٩٨١م: ١٣٤) ومن 

المعروف أن المتنبی قد حظی بمكانة مرموقة فی النظام التعليمی بالحضارة الإسلامية حتی 

أضحت دراســة ديوانه تقليدًا متبعًا، وحفظ قصائده دليلاً علی الفضل والبراعة، وهذا 

ما قد صرّح عليه دولتشــاه سمرقندی (٨٤٢-٩٠٠ق) الشاعر ومؤرخ الشعر الفارسی، 

فی کتابه "تذکرة الشعراء" حيث ينقل عن رشيدالدين وطواط (٤٨١-٥٧٣ق) وهو من 

أقدم علماء الشعر الفارسی، أنّه قال: «فی مجال اقتباس المعارف ودقائق البيان ومتانة 

الأسلوب، فإنّ جميع الشعراء المســلمين مدينون للمتنبی.» (سمرقندی، ١٣٨٢ش: ٢٤) 

وکذلك نری الباحث الإيرانی المعاصر سيروس شميسا فی مقدمة ترجمته لکتاب "تأثير 

شعر عربی بر تکامل شعر فارسی" [تأثير الشــعر العربی علی تطور الشعر الفارسی] 

من تأليف الباحث الهندی عمر محمد دودپوتا، يؤکد علی أنّ دراسة ديوان المتنبی كانت 

بمثابة تقليد راسخ لدی الشعراء الفرس فی العصور السابقة. (دودپوتا، ١٣٨٢ش: ١٨) 



٩٤ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٦٠، شتاء ١٤٠٤ش

وبطبيعة الحال، فإنّ تأثر الشــعراء الفرس بالمتنبی يمثل جزءاً من الصلة الوثيقة بين 

تقاليد الشــعر الفارسی وتقاليد الشــعر العربی؛ إذ إن الشعر باللغة الفارسية الدرية قد 

نُظم منذ القرن الثالث الهجری فی ارتباط وثيق بالشــعر العربی، واســتمر فی مســار 

تطوّره خلال القرون اللاحقة فی تفاعل مستمر معه. (صفا، ١٣٦٩ش: ١/ ٥٥؛ خانلری، 

١٣٦٥ش: ٢٧٩ و٣١٠؛ فروزانفــر، ١٣٨٧ش: ١٧؛ سميعی، ١٣٧٨ش: ٢٨٥؛ دودپوتا، 

١٣٨٢ش: ٣٦)

وبناءً عليه، من المسلّم به أنّ سعدی كان علی دراية تامة بشعر المتنبی، بيد أن الكيفية 

التی أثّر بها هذا الاطلاع فی أدائه الفنی أثناء نظمه للشــعر تظلّ مســألة تقنية تندرج 

ضمن قضية الأخذ فی الإبداع الشــعری. ويقصد بالأخذ فی الإبداع الشعری أن يبنی 

الشــاعر قصيدته علی منوال قصيدة شاعرٍ آخر، من خلال استعارة اللفظ أو المعنی، أو 

كليهما، ثم تقديم الشعر بوصفه نتاجاً خاصاً به. (طبانة، ١٩٨٨م: ٢٧٥؛ يعقوب وعاصی، 

١٩٨٧م: ٥٨) ومن هذا المنطلق، فإن الحكم بوقوع الأخذ فی أشــعار سعدی من أشعار 

المتنبی يستلزم معيارًا لتشخيص نماذج الأخذ، ومنهجًا لفحص طبيعة صنيعه الفنی.

وللوصول إلی هذا المعيار والمنهج، ســنعمد فيما يلی إلی مراجعة آراء عبد القاهر 

الجرجانــی (ت ٤٧١ أو ٤٧٤ق) المتعلقــة بقضية الأخذ فی الشــعر. وقد وردت آراء 

الجرجانی فی هذا الصدد متفرقة فی كتابيه الشــهيرين «دلائل الإعجاز» و«أســرار 

البلاغة». ولذلك ســنعمل فی القســم الآتی علی استخلاص تحليله لمسألة الأخذ من 

بين ثنايا هذين الكتابين. (ونظراً لكثرة الاستشــهاد بهما، ســنعتمد استثناءً الاختصار 

الآتی: «الدلائل» بدلاً من «الجرجانی، ١٩٩٢م»، و«الأســرار» بدلاً من «الجرجانی، 

١٩٩١م»)

الأخذ فی الشعر فی ضوء نظرية النظم

يری عبدالقاهر الجرجانی أن احتذاء الشــعراء المتأخرين بالشــعراء المتقدمين هو 

ضربٌ من الاستخدام الطبيعی للتقاليد الشعرية، (الدلائل: ٤٦٨) وفی هذا المجال يقول 

إن الشــعر الذی أنت تری الشاعرين فيه قد قالا فی معنی واحد، «ينقسم إلی قسمين: 



مقاربة نقدية لمسألة الأخذ فی الشعر فی ضوء آراء عبدالقاهر الجرجانی والشکلانيين الروس / ٩٥

قسم أنت تری أحد الشاعرين فيه قد أتی بالمعنی غُفلاً ساذجًا وتری الآخر قد أخرجه 

فی صورة تروق وتُعجِب وقســم أنت تری کل واحد من الشاعرين قد صنع فی المعنی 

رَ.» (الدلائل: ٤٨٩) وإذ ذاك فيسوغ للشاعر أن يقدّم معنیً سبقه إليه غيره، ولكن  وصَوَّ

بصياغة تعبيرية مختلفة وضمن بيان شــعری جديد، وهذا مــا يعبرّ عنه عبدالقاهر فی 

مکان آخر بنقــل المعنی من صورة إلی صورة. (الدلائل: ٥٠٢) ومن جهة أخری فلربما 

جاء المعنی فی شــعر الشاعر المتقدم مشوباً بجفاء فی العبارة فاستحال فی شعر المتأخر 

ـا رائقًا وذلك لأنــه «يصح أن تکون ههنا عبارتان أصــلُ المعنی فيهما واحدٌ، ثم  بيانًـ

يکون لإحداهما فی تحسين ذلك المعنی وتزيينه وإحداث خصوصية فيه، تأثيرٌ لا يکون 

للأخــری.» (الدلائل: ٤٢٣) أو ربمّا کان تعبير يدلّ علی معنی ما بجمال، ثم صار مبتذلاً 

بفعل التداول الزمنی، فيأتی شــاعرٌ ويضفی عليه رونقاً جديداً عبر إحداث تغيير فی 

الصياغة. (الدلائل: ٧٤ و٤٨١)

وانطلاقاً من هذه الرؤية، يحاجج الجرجانی بأن معيار الحكم بوقوع الأخذ لا يقوم 

علی مجرد التشــابه فــی المعنی، أو بعبارة أخری "اتفاق الشــاعرين فی الغرض علی 

الجملة والعموم"، لأن المعانی مُشــاعة ومتاحة للجميع ومطروحة علی الطريق، بل إن 

التشابه بين الشعرين فی طريقة الدلالة علی المعنی، أو بعبارة أخری "اتفاق الشاعرين 

فــی وجه الدلالة علی ذلك الغرض"، هو الــذی يدخل فی باب الأخذ، ذلك أن ميزة 

الشــعر تكمن فی كيفية دلالته وفی أسلوب صياغته، وليس فی مجرد دلالته علی المعنی 

إذ أن الدلالة خاصية مشــتركة فــی كل كلام،  وفيما يخص طريقة الدلالة علی المعنی، 

فإن استخدام التعابير الشائعة أيضًا لا يمنح شاعرًا أفضليةً علی آخر، لأن هذه التعابير 

ملكية عامة، أما إذا اســتُخدم فی كيفية الدلالة تعبيرٌ ابتكره الشاعر ببراعته ولم يسبقه 

إليــه أحد، فإن هذا الجانب يمنح صاحبه حــق الأولوية والتقدّم، بل إنه حتی فی حال 

إدخال ابتكار أو صنعة جديدة علی تعبير مشهور، فإن التعبير الجديد يعدّ حينئذ ابتكارًا 

لصاحبه، (الأســرار: ٣٣٨-٣٣٩) وبناءً علی ذلــك يصبح معيار الحكم بوقوع الأخذ 

لدی الجرجانی هو الاشتراك فی التعابير المبتکرة، لا الاشتراك فی المعانی أو التعابير 

المشهورة. ولكن، كيف يمكن تقييم طريقة استخدام الشاعر أشعار الشعراء الآخرين؟



٩٦ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٦٠، شتاء ١٤٠٤ش

من هنا نصل إلی مصطلح "النظم" الذی يعدّ حجر الأساس لآراء عبدالقاهر، والنظم 

علــی حدّ قوله هو "توخّی معانی النحو وأحکامه فيما بين معانی الکلم" (دلائل: ٤٠٥) 

وأما إذا أردنا تفســير قولــه فيمكن لنا القول بأن النظم هو البنــاء المتولد من طريقة 

تنسيق الوحدات الدلالية وفقاً للمعانی النحوية، وبخصوص "معانی الکلم" أو ما فسّرناه 

بالوحدات الدلالية، تجب الإشارة إلی أن الكلمات عند عبد القاهر لا تكتسب أهميتها 

بوصفهــا ألفاظًا مجردة، بل بوصفها وحدات دالة علی المعانی (الدلائل: ٤٦، ٥٢، ٣٩٩) 

و"معانی النحو" أو ما فسّــرناه بالمعانی النحوية، فهی المعانی التی تكتســبها الكلمات 

داخل الجمل من خلال الوظائف النحوية التی تشغلها (الدلائل: ٤٥٢) وبناء عليه فإنّ 

بناء الشعر لا يقوم علی رصف الكلمات بوصفها ألفاظاً أو وحدات مستقلة، بل يتشكل 

بناءً علی العلاقات التی تؤسســها المعانی النحوية بــين الكلمات الدالة علی المعانی 

ا من التأليف، ويُعدمُ  (الدلائل: ٥١، ٢٥٩) إذ إنّ «الألفاظ لا تفيد حتی تؤلَّف ضربًا خاصًّ

بها إلی وجهٍ دون وجهٍ من الترکيب والترتيب.» (الأسرار: ٤)

ومن هذا المنطلق، يعدُّ بناء الشــعر "كلاًّ موحّدا" يتشــكل من مجموع العلاقات بين 

الأجزاء، لا من الأجزاء ذاتها. (الدلائل: ٩٣، ٩٥) وفی هذا البناء، يؤدّی كل جزء دورًا 

بنائيا فی صياغة الشــعر ويحتل مكانه فيها لعلةٍ ما. (الدلائل: ٤٥، ٤٩) وهكذا، يختلف 

بناء الأشــعار فی قيمتها؛ فالشــعر ذو البناء العادی لا فضل فيه، أما إذا عكس البناءُ 

براعة الشاعر فی إقامة العلاقات بين الكلمات، فإنه يغدو بناءً ذا قيمة. (الدلائل: ٣٥) 

وعليه، فإن منهج المقارنة بين بيتين يرتكز علی فحص مستوی الحذق الفنی والصنعة فی 

البناء الفنی للشعر. (الدلائل: ٩٨، ٢٨٦) وبطبيعة الحال، فإن البناء الفنی نفسه يتفاوت 

فی القيمة الجمالية، إذ إن نوع الصنعة الفنية وكيفية توظيفها تتحدد قيمتها ونجاحها بناءً 

علی موقعها وأثرها فی البناء الشعری الكلی. (الدلائل: ٧٤، ٨٥)

وختامًــا يمکن لنا أن نســتنتج من آراء عبدالقاهر أن معيــار الحكم بوقوع الأخذ 

هو "اشتراك الشــعرين المتأخر والمتقدم فی توظيف صنائع فنية مبتكرة". ولتقييم أداء 

الشــاعر المتأخر فی الأخذ، يجب تحليل "كيفية تفاعل تلك الصنائع المشتركة مع بقية 

أجزاء الشــعرين" لتحديد الوظيفة التی تؤديها فی نظــم كل منهما. وبعد تبيان معيار 



مقاربة نقدية لمسألة الأخذ فی الشعر فی ضوء آراء عبدالقاهر الجرجانی والشکلانيين الروس / ٩٧

الجرجانی ومنهجه فی تحليل الأخذ، ســيتم فی القســم التالی استعراض رؤية نظرية 

"الشكلانية الروسية" لعلاقة التفاعل والتبادل بين النصوص الشعرية عبر الزمن.

علاقة النصوص الشعرية فی سياق التطور الأدبی عند الشكلانيين الروس

نشــأت النظرية الشكلانية فی روســيا خلال العقد الثانی من القرن العشرين، ثمرةً 

لدراسات لغويين شــباب انصبّ اهتمامهم علی البحث فی طبيعة اللغة داخل الأدب. 

(نيوا، ١٣٧٣ش: ١٨؛ برســلر، ١٣٩٢ش: ٤٦) وقد سمُی هــؤلاء الباحثون المجددون 

بـــالشكلانيين نظراً لتركيزهم علی الخصائص الموضوعيــة المكونة للأدب. (أحمدی، 

١٣٨٠ش: ٤٢)

ويری الشــكلانيون أن الشــعر هو نتاج تفعيل الوظيفة الشعرية للغة، وهی الوظيفة 

التی تمنح الأصالة لكيفية توظيف العناصر اللغوية فی إنتاج الأثر الأدبی. (ياكبســون، 

١٩٨٨م: ١٩؛ إيخنباوم، ١٩٨٢م: ٣٦) وبالرغم من أن موضوع الكلام يحظی بأهمية لديهم، 

إلا أن المسألة الجوهرية تكمن فی أولوية "الوظيفة الشعرية" علی "الوظيفة الإخبارية" 

للغة؛ إذ تسعی الوظيفة الشعرية إلی انتزاع العناصر اللغوية من استخداماتها العادية فی 

ســياق الإخبار وتوظيفها فی الكلام بطريقة تستدعی الانتباه وتسترعی النظر. وتُعرف 

هذه العملية بـــالتغريب أو کســر الألفة أو "جعل المألوف يبدو غريبًا" علی حد تعبير 

رائد الشــکلانية فکتور شکلوفسکی فی مقالته "القن باعتباره تکنيکا". (شكلوفسكی، 

١٩٨٦م: ٧٩) ومن خلال الإبراز لعناصــر اللغة، يعمل التغريب علی إخراج اللغة من 

قوالبها الآلية المستهلكة ليلفت الأنظار إلی طريقة استخدامها، ويتحقق هذا الإبراز إما 

عبر الانحراف عن القواعد اللغوية المألوفة، أو عبر إضافة قواعد وقيود جديدة عليها. 

(صفوی، ١٣٩٤ش: ٤٣)

وتُفضی هذه العملية إلی تشكيل بنُیً فنية فی الكلام تُعرف بالتقنيات الفنية. (شفيعی 

كدكنی، ١٣٩١ش: ١٤٩) وبناءً عليه، يتجلی الشعر بظهور هذه التقنيات بوصفها أدوات 

لإبراز عناصر اللغة، بيد أن ما يمنح بناء الشعر أهميته هو كيفية تفاعل هذه العناصر، مما 

ينتج نظامًا ديناميکيًا منســجمًا من العلاقات بين الأجزاء؛ وهذا التفاعل المتبادل بين 



٩٨ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٦٠، شتاء ١٤٠٤ش

التقنيات الفنية هو المكون الجوهری لـــالشكل الشعری. وعلی هذا الأساس، تتحدد 

جودة الشــعر ومدی رقيه بناءً علی نجاح الشاعر فی ابتكار التقنيات الفنية وتنسيقها 

ضمن تفاعل متسق. (المصدر نفسه: ٣٣٠؛ أحمدی، ٢٠٠١م: ٥٢) وفی هذا المضمار يقول 

يوری تينيانوف فی مقالته "مفهوم البناء": «إن وحدة الأثر ليست کيانًا تناظريًا ومغلقًا، 

بل تکامل ديناميکی له جريانه خاص، إن عناصره لا ترتبط فيما بينها بعلامة تســاوی 

أو إضافة، إنما بعلامة الترابط والتکامل الديناميکية.» (تينيانوف، ١٩٨٢م: ٧٧)

وفی المنظور الشكلانی، يعدُّ المضمون جزءاً لا يتجزأ من الشكل، ولا يحتاج الشكل 

إلی مفهوم مكمل يسمی المضمون وهذا ما يصرّح عليه بوريس إيخنباوم فی مقالته "نظرية 

المنهج الشــکلی": «لقد کان الشکلانيون ... يتحررون من ربقة التلازم التقليدی شکل / 

مضمون، ومن مفهوم اعتبار الشــکل کغشاء، أو کإناء نصب فيه سائلاً ما (المضمون) ... 

لقد اکتسی مفهوم الشکل معنی جديدًا، فلم يعد غشاء، وإنما وحدة ديناميکية وملموسة 

لها معنی فی ذاتها خارج کل عنصر إضافی.» (إيخنباوم، ١٩٨٢: ٤٠ و٤١) 

وعلی الرغم من رفض ثنائية الشــكل والمضمــون، إلا أنَّ الفکرة التی يدور حولها 

العمل الأدبی فی كليته، ينظر إليه كمفهوم مستقل لدی الشکلانيين، ويشار إليه بمصطلح 

"الغرض" کما يقول توماشفسکی فی مقالته "نظرية الأغراض": «خلال السيرورة الفنية، 

تتمازج الجمل المفردة فيما بينها، حســب معانيها، محققة بذلك بناء محددًا تتواجد فيه 

متحدة بواســطة فکرة أو غرض مشــترك. إن دلالات العناصر المفردة للعمل تشکل 

وحدة هی الغرض ... وأنه من الممکن أن نتحدث سواء عن الغرض العام للعمل أو عن 

أغراض أجزائه.» (توماشفسکی، ١٩٨٢: ١٧٥)

ومن هذه الزاوية، فإن الشكل الشعری هو نتاج شبكة العلاقات بين التقنيات الفنية 

فی خلق كلّ موحّد يدلّ علی غرض. وأما ما يمنح هذا الكلّ قيمته الفنية فهو أســلوب 

توظيف العناصــر اللغوية لخلق التقنيات الفنية. وعليه، فإن تحليل الشــعر من منظور 

شــكلانی يتمثل فی فحص كيفية تفاعل الوحدات الدلالية لخلق تقنيات لسانية ضمن 

إطار منسجم لخدمة غرض موضوعی محدد.

ويدرس الشكلانيون علاقة التبادل بين النصوص الشعرية من منظور التطور الأدبی؛ 



مقاربة نقدية لمسألة الأخذ فی الشعر فی ضوء آراء عبدالقاهر الجرجانی والشکلانيين الروس / ٩٩

فالتجارب الأدبية السابقة تمثل إرثًا ينتقل للأديب، والنصوص لا تخُلق بمعزل عن بعضها 

البعــض، بل إن كلّ عمل أدبی جديد هو بناء حديث يتشــكل بناءً علی عناصر كانت 

موجودة سلفاً، وفی هذا الصدد ينقل إيخنباوم عن شکلوفسکی قوله: «إن العمل الأدبی 

يُدرك فی إطار علاقته بأعمال فنية أخری، وبمساعدة الترابطات التی نقيمها بواسطتها 

... إن الشکل الجديد لا يظهر ليعبرّ عن مضمون جديد، ولکن ليحل محل الشکل القديم 

الذی يکون قد فقد صفته الجمالية.» (إيخنباوم، ١٩٨٢: ٤٧) وکذلك يقول توماشفسکی 

إنّ «التجربة الأدبية والتقليد الذی يحيل عليه الکاتب يتکشفان لديه کمهمة أورثه إياها 

أسلافه.» (توماشفسکی، ١٩٨٢: ١٧٦)

 فالعلاقة ليســت قطيعة، بل هی إنتاج لنظام جديد انطلاقاً من الأنظمة السابقة؛ لذا 

فــإن التحولات الأدبية هی ظهورٌ مجدّد للمضامين القديمة فی قوالب وصور بديعة. ومن 

هذا المنطلق، فإن التقنيــات الفنية التی كانت يومًا ما مبتكرة، تفقد بريقها بمرور الزمن 

وتتحول إلی آلية. وهنا يعمد الأدباء إلی إحداث تغييرات فيها لإعادة تغريبها وتنشيطها 

من جديد. (شــفيعی كدكنی، ١٣٩١ش: ١٠٥، ١٥٥، ٢٣٠، ٢٣٨) وعليه، فإن توظيف 

التقنيات الفنية القديمة فی الأشــعار الجديدة ليس أمرًا طبيعيا فحسب، بل إنّ صيرورة 

التطور الشــعری تعتمد عليه أساسًــا. ولذلك، عند مقارنة نص متأخر بآخر متقدم، لا 

يكفی مجرد رصد وجود تقنية فنية مشــتركة بينهما، بل يكمن المعيار فی طبيعة الوظيفة 

التی تؤديها تلك التقنيات الفنية فی بناء النصين؛ ففی تطور الأشــكال الشعرية، تكون 

العبرة بإقامة تفاعل جديد بين العناصر الســابقة، لا بمجرد اســتخدامها. ولتقييم هذه 

العلاقات، يجب فحص وظيفة العناصر فی بناء الشــعر بوصفه نظامًا، أی دراسة العلاقة 

التی ينسجها کل عنصر مع عناصر أخری، ومن ثم مع النظام الكلی للنص، وهذا ما يدل 

عليه قول تينيانوف: «إن شکل الأثر الأبی يجب أن يتم الإحساس به کشکل ديناميکی، 

وتظهــر هذه الديناميکية فــی مفهوم مبدأ البناء. فليس يوجــد تعادل فيما بين مختلف 

مکونات الکلمة، کما أن الشــکل الديناميکی لا يتجلی نتيجة اجتماع تلك المکونات 

أو اندماجها ... ولکن نتيجــة تفاعلها ... ما يهم هنا هو أن الأمر يتعلق بتفاعل جديد، 

وليس فقط بإدخــال عامل من العوامل.» (تينيانــوف، ١٩٨٢: ٧٨) ومن هنا، تنصبّ 



١٠٠ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٦٠، شتاء ١٤٠٤ش

دراسة العلاقات بين الأشــكال الشعرية علی نوع الوظيفة التی تؤديها التقنيات الفنية 

فی بناء الشکل الشعری.

دراسة العلاقات بين أشعار سعدی والمتنبی 

تدلنّا مقارنة بين آراء الجرجانی وآراء الشكلانيين الروس أن الاشتراك بين شعرين 

فی الغرض لا يعدّ معيارًا كافيا لإثبات وجود علاقة بين الأثرين من حيث الشــعرية؛ 

ذلك أن الغرض ليس من الخصائص النوعية لجنس الشــعر، فــكل كلام، مهما كان، 

ينطوی علی غرض، وإنما الخصوصية الشعرية تكمن فی كيفية الحذق الفنی فی الدلالة 

علی الغرض، أو بعبارة أخری، فی كيفية تنسيق التقنيات الفنية داخل الشكل الشعری. 

(انظــر أيضًا: زرين كوب، ١٣٦١ش: ١١٦) وبنــاءً عليه، فإن الحكم بوجود علاقة بين 

نصين بوصفهما شــعرًا يجب أن يســتند إلی طريقة التعبير لا إلی الغرض والمضمون؛ لا 

ســيما وأن المضامين الإنسانية تتدفق عبر صيرورة التاريخ وهی مشاع بين الجماعات 

الإنسانية، ومن ثمّ يبدو من الاستحالة بمكان نسبة مضمون ما إلی شخص بعينه.

بيد أن طريقة التعبير عن الغرض والمضمون يمكن أن تكون مبتكرة قياسًا بالصياغات 

الســابقة، وهنا فقط تكتسب صبغتها الفردية وتُنسب لمبدعها. (غفرانی، ١٣٦٤ش: ٩٥) 

وعليه، فإن مجرد الاشتراك المضمونی بين أعمال المتنبی وسعدی لا يمكن أن يكون دليلاً 

علی أن ذلك المضمون مِلكٌ للمتنبی وأن ســعدی قد أخذه عنه. ومن هذا المنطلق، قد 

توقّف النقاد فی مراجعاتهم لکتاب "المتنبی وســعدی" عند نماذج عديدة من الاشتراك 

المضمونی، وبيّنوا أن تلك المضامين كانت موجودة بالفعل فی الأعمال العربية أو الفارسية 

الســابقة لعصر المتنبی نفســه. (مؤيد، ١٣٥٢ش: ٨١٢؛ سبزيان پور، ١٣٩٢ش: ١٣٥)

إذن، لا يمكن القطع بوقوع الأخذ فی أشــعار سعدی من أشعار المتنبی إلا بناءً علی 

الاشــتراك فی طريقة التعبير، مع استبعاد التعابير الشائعة (المبتذلة بفعل التداول) من 

هــذا النطاق. وبصيغة نهائية، يرتهن الحكم بوقــوع الأخذ بوجود تقنية أو تقنيات فنية 

مبتكرة استُخدمت بشكل مشترك فی كلا النصين للدلالة علی غرض مشترك.

أما بعد إثبات وقوع الأخذ فی بيت من أبيات سعدی من بيت من أبيات المتنبی بناء 



مقاربة نقدية لمسألة الأخذ فی الشعر فی ضوء آراء عبدالقاهر الجرجانی والشکلانيين الروس / ١٠١

علی اشــتراكهما فی التقنيات الفنية المبتکرة، فيتحتم فحص مدی تفاعل هذه التقنيات 

مع التقنيات الأخری فی كلتا البيتين، وتحديد وظيفتها فی بناء الشــكل الشعری وفی 

نظم الشــعر. ونتيجة لذلك، فإنه لا يمكن إصدار حكم نقدی دقيق بشــأن وقوع الأخذ 

فی أشعار سعدی من المتنبی ما لم تُفحص الأشعار وفق المنهج المذكور آنفاً. وعلی هذا 

الأساس، سيتم فی القسم التالی تحليل نماذج مختارة من کتاب "المتنبی وسعدی" ليتحدد 

أولاً: أی الفئات من النماذج تصلح لتكون شاهدًا حقيقيا علی الأخذ؛ وثانياً: كيف يمكن 

تقييم أداء سعدی فی هذا الأخذ.

تحليل مقارن لمسألة الأخذ فی أشعار سعدی من أشعار المتنبی

أولاً: الاشتراك فی التقنية الفنية مع وجود اختلاف جوهری

يقول المتنبی: (المتنبی، ٢٠٠٣م: ٤/ ٧٦)

قابِ لَهُ أيادٍ ... هِی الأطواقُ وَالنّاسُ الحَمامُ  أقامَتْ فِی الرِّ

ويقول سعدی: (سعدی، ١٣٨٥ش: ٧٥١؛ محفوظ، ١٣٧٧ش: ٢٤٣)

مرغ جانم را به مشکين سلسله ... طوق بر گردن نهادی چون حمام 

(ترجمة المعنی: لقد جعلتِ لِطائر روحی طوقًا فی عنقه بسلسلة شَعرك العطرة، تماماً 

كالحمام).

لقد شــبّه المتنبی النسبة بين "أيادی الممدوح ورقاب الناس" بالنسبة بين "الأطواق 

والحمام"؛ أی إنّ ملازمة إحسان الممدوح لرقاب الناس كملازمة الطوق لرقبة الحمامة. 

أما ســعدی، فقد شبّه النسبة بين "طائر روح المحبّ وسلســلة الشَعر العطرة للمحبوبة" 

بالنســبة بين "الطوق والحمام"؛ أی إنّ ملازمة شَعر المحبوبة لروح محبّها كملازمة الطوق 

لرقبة الحمامة.

إنّ التقنية الفنية المشــتركة فی هذين البيتين هی الطرف الثانی من تشــبيه مركّب؛ 

ويتمثل فی تشــبيه العلاقة بين شــيئين بالعلاقة بين "الطوق والحمام". وما يعزز فرضية 

وقوع الأخذ فی هذا النموذج هو استخدام سعدی للمفردات ذاتها التی وردت فی بيت 

المتنبی لصياغة الصورة، وهی: "طوق" و"حمام"، بالإضافة إلی كلمة "گردن" التی تقابل 



١٠٢ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٦٠، شتاء ١٤٠٤ش

"الرقاب". بناءً علی ذلك، واســتنادًا إلی معيار "الاشتراك فی التقنية الفنية" المقترن 

بالقرائن اللفظية، يمكننا الحكم بوقوع "الأخذ". بيد أن تقييم أداء سعدی فی توظيف هذه 

التقنية المأخوذة يكشــف عن تغيير جوهری فی نظم البيت؛ فقد عمد سعدی إلی تغيير 

عر"،  "الطرف الأول" للتشــبيه، ومن خلال إضافة علاقة جديدة بين "الروح وسلسلة الشَّ

غير وظيفة التقنية الفنية المشتركة، ناقلاً السياق من المديح إلی التغزل. كما أن استعارة 

عر والطوق  "السلسلة" - بما تنطوی عليه من التواءات- تعزّز الرابطة التصويرية بين الشَّ

المستدير؛ تماماً كما يعزّز التشــبيه الإضافی فی "طائر الروح" (مرغِ جان) العلاقة بين 

الروح والحمامة. 

وهكذا، فإن سعدی فی أخذه من بيت المتنبی، قد فصل الطرف الثانی للتشبيه المركب 

عن طرفه الأول، ثم أعاد ربطه بذكاء وبراعة بعلاقةٍ مغايرة. ومن ثمّ يجوز لنا أن نعدّ هذا 

النموذج شاهدًا علی الأخذ الإبداعی والخلاق لدی سعدی الشيرازی من أبيات المتنبی.

ثانيًا: الاشتراك فی التقنية الفنية مع اختلاف جزئی

يقول المتنبی: (المتنبی، ٢٠٠٣م: ١/ ٤٩)

وَقَدْ فارَقَ النّاسَ الأحِبّةُ قَبْلَنَا ... وَأعْيا دَوَاءُ المَوْتِ كُلَّ طَبيبِ 

ويقول سعدی: (سعدی، ١٣٨٥ش: ٣٤١؛ محفوظ، ١٣٧٧ش: ٢٥٨)

گزيدند فرزانگان دست فوت ... که در طب نديدند داروی موت

(ترجمة المعنی: عضّ الحكماءُ أناملَ الحسرة إذ لم يجدوا فی علم الطبّ دواءَ الموت.)

تتمثل "التقنيات الفنية" المشتركة بين هذين البيتين فی أولاً: الاستعارة المكنية فی عبارة 

"دواء الموت" (إذ لا دواء للموت فی الحقيقة، لأن الدواء يتعلق بالمرض) وثانياً: العلاقة 

السلبية بين "دواء الموت" و"عِلم الطبّ / الطبيب". فإنّ استخدام سعدی لمصطلح "داروی 

موت" فی مقابل "دواء الموت"، وكلمة "طــب" فی مقابل "طبيب"، يؤكد وقوع الأخذ.

بيد أن المتنبی أورد هذا التعبير المشترك فی سياق الرثاء وربطه بـــمفارقة الأحبة 

للناس، بينما وظّفه سعدی فی سياق الحكمة وربطه بـــحسرة الحكماء وإخفاقهم. أما 

فی طريقة اســتخدام التعبير المشترك -أی نفی وصول الأطباء إلی دواء للموت- فقد 



مقاربة نقدية لمسألة الأخذ فی الشعر فی ضوء آراء عبدالقاهر الجرجانی والشکلانيين الروس / ١٠٣

أحدث سعدی تغييرًا جزئيا أدّی إلی نشوء نكتة بلاغية ظريفة؛ فالمتنبی قال: "أعيا دواءُ 

الموت كلَّ طبيبٍ"، وحيث إن "دواء الموت" هنا وقع مســندًا إليه وفاعلاً للفعل "أعيا"، 

فإنّ هذا التركيب قد يوهم بوجود "دواء للموت" لكونه هو مَن أعجز الأطباء وأعياهم. 

وهذا البيان يقوّی الاستعارة المكنية فی "دواء الموت"، فكأنّ الموت له دواء حقيقی فی 

ذاته، وليس مجرد استعارة "الدواء" من المشبه به المحذوف (المرض).

أما سعدی فقد قال: "إنّ الحكماء... لم يجدوا فی الطب دواء الموت". لقد عمد سعدی 

إلی تأخير "دواء الموت" فی نظم البيت، فأورده بعد الفعل ليصبح مُبرزًا فی بناء البيت؛ 

ومعناه: أن "دواء الموت" تحديدًا هو الشــیء الذی لم يجده الحكماء فی الطبّ، فكأنهّم 

وجدوا فی الطب كلّ دواء إلا هذا الدواء. وهذا النحو من التعبير يبرز عدم وجود دواء 

للموت بشكل أقوی، وهو ما يتناسب تماماً مع سياق الحكمة.

إذن، أوجد هذا النموذج تغييرًا دقيقًا فی طريقة توظيف التقنية الفنية المشتركة، ممّا 

أثمر نكتةً بلاغية تتلاءم مع الســياق الجديد. ومن هنا يجوز لنا القول بأنّ سعدی - عبرَ 

هذا التغيير الجزئی الذی أحدث دلالة مغايرة فی شــكل شــعره - قد حقّق استخدامًا 

إبداعيا فی أخذه من المتنبی.

ثالثًا: الاشتراك فی التقنية الفنية دون تغاير

يقول المتنبی: (المتنبی، ٢٠٠٣م: ١/ ٣١٢)

فعُد بهِا لا عَدمْتَها أبَداً ... خَيرُ صِلاتِ الکَريمِ أعوَدُها 

ويقول سعدی: (سعدی، ١٣٨٥ش: ١٠٥٢؛ محفوظ، ١٣٧٧ش: ٢٢٨)

به سمع خواجه رسيدست گوئی اين معنی ... که گفت خَيرُ صِلاتِ الکَريمِ أعوَدُها

(ترجمة المعنی: كأنّ هذا المعنی قد تناهی إلی مسامع الخواجة، إذ قال الشاعر: خير 

صلات الكريم أعودها.)

يسعی المتنبی فی بيته إلی حثّ الممدوح علی العطاء، مقرّرًا أنّ أفضل عطايا الإنسان 

الكريم هی أكثرها ديمومة واستمرارًا. أما سعدی فإنه فی سياق مدحه للممدوح يذكر أن 

"خواجته" يتّسم بدوام البذل، ثم يعقب ذلك بقوله: وكأنّ هذا القول قد تناهی إلی سمعه 



١٠٤ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٦٠، شتاء ١٤٠٤ش

وهو: "خيرُ ...". لقد أخذ سعدی هنا شطرًا من شعر المتنبی وأورده بنصه. وهو يشير عبر 

استخدام فعل القول "گفت" (قال) إلی أنّ هذا الكلام ليس من إنشائه، بل هو لغيره.

من هــذا المنطلق، يعدّ ورود تعبيرٍ ما بنصّه وعينه دليــلاً قاطعًا علی وقوع الأخذ. 

ولكن، عند تقييم أداء ســعدی، نجد أنّ هذا الأخذ قد تحوّل إلی استشــهاد أدبی داخل 

النص، أضفی عليه جمالية خاصة نظراً للملاءمة الدقيقة بين قول المتنبی وســياق كلام 

ســعدی. وبالرغم من أن التعبير واحدٌ تمامًا فی كلا البيتين، إلاّ أنّه فی شعر سعدی ليس 

مجرد تقليد أو تكرار فاقد للقيمة؛ ذلك أنّ لكل منهما وظيفة مغايرة فی نظم البيت: ففی 

بيت المتنبی، يمثّل الشــطرُ تعليلاً لحثّ الممدوح علی الاستمرار فی العطاء؛ أمّا فی بيت 

سعدی فهو استشهاد أدبی لتسويغ سلوك الممدوح فی عطائه.

وبسبب هذه القيمة الجمالية المضافة، يصنَّف هذا النوع من الأخذ فی علم "البديع" 

بوصفه تقنية فنية تُعرف بـــالتضمين. إذن، فعلی الرغم من أن التعبير المشترك لم يطرأ 

عليه أی تغيير ظاهری، إلا أنّه فی الواقع قد اكتســب وظيفة فنيّة مختلفة تمامًا فی نظم 

الشــعر. ومن ثمَّ، فإن هذا الأخذ يعدُّ دليلاً علی استخدام ســعدی الإبداعی للتقاليد 

الأدبية، وهو استخدام شائع يندرج تحت مسمی التضمين.

رابعًا: الاشتراك فی التقنيات الفنية الشائعة

يقول المتنبی: (المتنبی، ٢٠٠٣م: ٢/ ٢٦٤)

وَيَدٌ لهََا کَرَمُ الغَمَامِ لأنَّهُ ... يُسقِی العِمَارَةَ وَالمَکَانَ البَلقَعَا 

ويقول سعدی: (سعدی، ١٣٨٥ش: ٩٨٩؛ محفوظ، ١٣٧٧ش: ٢٤٦)

کف عطای تو گر نيست ابر رحمت حق ... چه نعمت است که بر برّ و بحر می باری

(ترجمــة المعنی: إن لم تكن يد عطائك هی غيث رحمــة الحقّ، فما هذه النعمة التی 

تهطلُ بها علی البرّ والبحر؟!)

يذهب المتنبی إلی أنّ يد الممدوح تتّســم بكرم الغمام؛ لأنهّا تسقی العمران والفيافی 

القاحلة علی حدّ سواء. وكذلك يقول سعدی بأنّ يد الممدوح السخية هی غيث الرحمة 

الذی يفيض بالنعم علی البرّ والبحر. بناءً علی ذلك، فإنّ التقنية الفنية المشــتركة هنا 



مقاربة نقدية لمسألة الأخذ فی الشعر فی ضوء آراء عبدالقاهر الجرجانی والشکلانيين الروس / ١٠٥

هی "تشبيه اليد بالسحاب فی عموم العطاء"، بيد أنّ هذه التقنية تُعدُّ من الصور الشائعة 

والمتداولة فی التراث الأدبی العربی والفارســی، ولا يمكن نسبتها للمتنبی حصرًا. كما 

أنّ اســتخدام مفردات مثل "کف" (اليد أو راحة اليد) و"ابر" (السحاب) فی مقابل "يد" 

و"الغمام" يمثّــل توظيفًا للمفردات التقليدية المتعارف عليهــا فی هذه الصورة الذهنية 

المألوفة. ومن الناحية النقدية، فإنّ توظيف التقنيات الفنية المشاعة هو حقٌّ مشاع لجميع 

الشــعراء، ولا يمكن منح الأولوية فيه لأحدٍ دون الآخــر. وإنما تكمن القيمة الفنية فی 

قدرة الشاعر علی إضفاء نوع من الابتكار علی التقنية الشائعة ليجعل أسلوب توظيفه 

مغايرًا ومتميزًا. وعليه، فإنّ الاشتراك فی تقنية فنية متداولة لا يصلح أن يكون شاهدًا 

علی وقوع الأخذ فی شعر ســعدی من شعر المتنبی، حتی وإن کان سعدی علی دراية 

بهذا البيت للمتنبی.

خامسًا: الاشتراك فی التقنيات الفنية الشائعة

يقول المتنبی: (المتنبی، ٢٠٠٣م: ٤/ ١٣٥)

مِ  قَ مَا يَعْتَادُهُ مِنْ تَوَهُّ إِذَا سَاءَ فِعْلُ المَرْءِ سَاءَتْ ظُنُونُهُ ... وَصَدَّ

ويقول سعدی: (سعدی، ١٣٨٥ش: ١٠٤٥؛ محفوظ، ١٣٧٧ش: ٢٦٨)

در مرد چو بد نگه کنی زن بينی ... حق باطل و نيکخواه دشمن بينی

(ترجمة المعنی: إذا نظرتَ إلی الرجل بعين الســوء رأيتَه امرأة، ورأيتَ الحقّ باطلاً 

والناصح عدوًا)

يتمحور المضمون فی هذين البيتين حول تأثير ســيكولوجية الإنســان وشخصيته 

فی أحكامه وتصوراته. ومع ذلك، فإنّ لكل منهما نظمًا وأســلوبًا مختلفاً تماماً؛ فالمتنبی 

يعبرّ عن ذلك بقول يمکن لنا تفسيره "أنّ سوءَ ظنّ الإنسان ومعتقداته الموهومة تضربُ 

بجذورها فی سوء أفعاله". أمّا سعدی فيصيغ المعنی بقولٍ يمکن تفسيره: "أنّ نظرة الإنسان 

السيئة تجعل الأمور تبدو فی عينه مقلوبة واهية"

وبطبيعة الحال، فإنّ مجرّد التشــابه الدلالی بين القيد الفارســی "بد" (سيئًا) وفعل 

"ساءَ" لا يعدّ دليلاً علی وقوع الأخذ. أما عن أوجه الاختلاف بين البيتين، فثمة نقطتان 



١٠٦ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٦٠، شتاء ١٤٠٤ش

جوهريتان، أولاً: يتحدّث المتنبی عن "سوء الفعل"، بينما يركّز سعدی علی "سوء النظر 

"، ثانيــاً: لا نجد فی بيت المتنبی أی أثر للرؤية المعكوســة (قلب الحقائق: رؤيةُ الرجلِ 

امرأةً والحقِّ باطلاً والناصحِ عدوًا)، كما لا نجد فی بيت سعدی أی ذكر لـسوء الظن أو 

تصديق الأوهام المعتادة.

وخلاصة القول إنّ البيتين يشــتركان فی غرض متشــابه، لكنّهما يختلفان تمامًا فی 

طريقة التعبير ونظم الشــعر، إذ لا تجمعهما أی تقنية فنية مبتكرة مشــتركة. وبناءً علی 

ذلك، فإنّ الحكم بوقوع الأخذ فی هذا النموذج يعدُّ حكمًا منتفيا.

النتيجة

بناءً علی التحليل الذی قدّمه عبد القاهر الجرجانی فی ضوء نظرية النظم لمســألة 

الأخذ، وكذلــك وفقاً لتحليلات الشــكلانيين الروس لظاهرة التفاعــل المتبادل بين 

النصــوص الأبية عبر الزمن، يخلص البحث إلی أنّ معيار الحكم بوقوع الأخذ لا يمكن 

أن يستند إلی مجرّد الاشــتراك فی الغرض والمضمون، ولا إلی التشابه فی التعبيرات 

الشائعة والمتداولة؛ بل إنّ الحالة الوحيدة التی يصحّ فيها الحكم بوقوع الأخذ هی حين 

يبتكر الشــاعر المتقدم صنعة بديعة (تقنية فنية مبتكرة) للدلالة علی غرضٍ ما، ثمّ يعمد 

الشــاعر المتأخر إلی توظيف تلك الصنعة للدلالة علی ذلك الغرض. وانطلاقًا من هذا 

المعيار، فإنَّ كثيرًا من النماذج التی قد ســاقها حسين علی محفوظ للمقارنة بين المتنبی 

وسعدی –سواء تلك المشتركة فی الغرض أو التی وظّفت تعبيرات شعرية مألوفة – لا 

يمكن اعتبارها شواهد حقيقية علی وقوع الأخذ فی شعر سعدی من شعر المتنبی، وإنما 

تنحصر الشواهد فی تلك النماذج التی وظّف فيها المتنبی صياغةً مبتكرة، ثم استثمرها 

سعدی بذاتها.

وبعد تحديد نماذج الأخذ بناءً علی المعيار المذکور، يصبح بالإمكان تقييمُ أداء سعدی 

وصنيعه الفنی؛ وذلك عبر فحص طريقة تفاعل ذلك التعبير المشــترك المأخوذ مع بقية 

مكونات الشــعر، وتحديد وظيفته النهائية فی نظم الشكل الشعری. فإذا تبين أنَّ التعبير 

المشترك فی شعر ســعدی قد دخل فی علاقة تفاعلية مغايرة مع سائر الأجزاء، وأنتج 



مقاربة نقدية لمسألة الأخذ فی الشعر فی ضوء آراء عبدالقاهر الجرجانی والشکلانيين الروس / ١٠٧

تقنيات فنية جديدة ضمن نســقٍ مبتكر فإنّ أخذه من المتنبی يعدّ اســتخدامًا إبداعيا 

للتقاليد الأدبية، وهو أمرٌ يمليه مذهب الشــعر، ويسری علی كبار الشعراء جميعًا، بما فی 

ذلك المتنبی نفسه.

إنّ إعادة قراءة بحث حســين علی محفوظ وفقًا لهذا المعيــار والمنهج، تتيح غربلة 

النماذج وفصل الأخذ الحقيقی عن مجرد التشابه العارض. وتكتسب هذه الغربلة أهميتها 

من استنادها إلی إطار نظری منضبط ومعايير منهجية مبرهنة، ممّا يفضی إلی نتائج قابلة 

للإثبات ويضع حدًا للمساجلات الطويلة التی أثارتها هذه القضية. وقد كشفت المراجعة 

التطبيقية لبعض النماذج فی هذا البحث أنّ سعدی الشيرازی قد تعاطی مع مادة المتنبی 

الشعرية وفق المسارات الآتية:

توظيف تعابير المتنبی فی نظم شعری مغاير تمامًا؛. ١

توظيف تعابير المتنبی مع إحداث تغييرات جزئية لكنّها مؤثرة وعميقة الدلالة؛. ٢

توظيف تعابير المتنبی فی قالب التضمين بوصفه استشهادًا أدبيا لخلق تقنية فنية . ٣

جديدة؛ 

استخدام تعابير أدبية شائعة وردت فی شعر المتنبی لكنّها لا تعود إليه ملكيتها، . ٤

ومن ثمّ لا تُعدّ أخذًا عنه؛

الاشــتراك فی الغرض والمضمون فقط دون أی تشابه فی صياغة التعبير، وهو . ٥

ما ينفی وقوع الأخذ بالكلية.

المصادر والمراجع
آذرشب، محمد علی. (١٣٧٥ش). «المتنبی فی إيران». مجلة دانشکده ادبيات و علوم انسانی دانشگاه 

تهران. السنة ٣٤. العدد ١٣٧. صص ١٢٥-١٤٠. 

ابن رشيق، أبو علی. (١٩٨١م). العمدة فی محاسن الشعر و آدابه و نقده. المجلد ٢. بيروت: دار الجيل. 

أحمدی، بابك. (١٣٨٠ش). ساختار و تأويل متن. طهران: نشر مرکز. 

ــــــــــــ (١٣٨١ش). حقيقت و زيبايی: درس های فلسفه هنر. طهران: نشر مرکز. 

افراســيابی، غلامرضا. (١٣٨٧ش). «احتذاء يا تقليد ادبی در گلستان». سعدی شناسی. المجلد ١١. 

صص ١١-٣٢. 

أنوار، أمير محمود. (١٣٦٤ش). «مقايســه افکار متنبی و سعدی». ذکر جميل سعدی. المجلد ٣. صص 



١٠٨ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٦٠، شتاء ١٤٠٤ش

٣٤٥-٤٠٤. طهران: وزارت ارشاد اسلامی. 

ــــــــــــــ (١٣٨٠ش). سعدی و متنبی. طهران: انوار دانش. 

إيخنباوم، بوريس. (١٩٨٢م). «نظرية المنهج الشــكلی». نظرية المنهج الشــكلی: نصوص الشکلانيين 

الروس. بيروت: مؤسسة الأبحاث العربية. 

برســلر، چارلز. (١٣٨٩ش). درآمدی بر نظريه ها و روش های نقد ادبی. مترجم: مصطفی عابدينی. 

طهران: نشر نيلوفر. 

بويل، جان. (١٣٧٨ش). «سال شمار سفرهای سعدی». سلسله موی دوست. صص ٨٣-٩٤. طهران: 

نشر هفت اورنگ. 

تينيانوف، يوری. (١٩٨٢م). «مفهوم البناء». نظرية المنهج الشــكلی: نصوص الشــکلانيين الروس. 

بيروت: مؤسسة الأبحاث العربية.

الجرجانی، عبد القاهر. (١٩٩١م). أسرار البلاغة. جدة: دار المدنی. 

ـــــــــــــــــــ (١٩٩٢م). دلائل الإعجاز. جدة: دار المدنی. 

جهانبخش، جويا. (١٣٩٤ش). «دکتر حســين علی محفوظ و کتابخانه اش». مجلة آينه پژوهش. السنة 

٢٦. العدد ٢. صص ٤٤-٥٤. 

ــــــــــــــــ (١٣٩٥ش). «حقّ محفوظ ســعدی و متنبی». مجلة دريچه. السنة ١٥. العدد ٤٠. 

صص ٤٠-٤٩. 

حلاوی، ناصر. (١٩٩٠م). «نظرة فی السرقات الشعرية». مجلة الأستاذ. جامعة بغداد. المجلد ٥. صص 

.١٧٠-١٩٦

دودپوتا، عمر محمد. (١٣٨٢ش). تأثير شــعر عربی بر تکامل شعر فارسی. مترجم: سيروس شميسا. 

طهران: صدای معاصر.

زرين کوب، عبدالحسين. (١٣٦١ش). نقد ادبی. المجلد ١. طهران: اميرکبير.

سبزيان پور، وحيد. (١٣٩٢ش). «نگاهی تازه به داستان قديمی سعدی و متنبی». مجلة نقد ادب عربی. 

الدورة ٣. العدد ٦. صص ١٣٣-١٦١.

سعدی، مصلح الدين. (١٣٨٥ش). کليات سعدی. طهران: هرمس. 

سمرقندی، دولتشاه. (١٣٨٢ش). تذکرة الشعراء. طهران: اساطير. 

سميعی، أحمد. (١٣٧٨ش). «سعدی در غزل». سلسله موی دوست. صص ٢٨٤- ٣٠٧. طهران: هفت 

اورنگ.

شفيعی کدکنی، محمدرضا. (١٣٩١ش). رستاخيز کلمات. طهران: سخن. 

شکلوفســکی، فکتور. (١٩٨٦م). الفن باعتباره تکنيکا، ترجمة عباس تونســی، مجلة عيون المقالات. 

الدار البيضاء، العدد ١، فبراير، صص ٧٠-٨٩. 



مقاربة نقدية لمسألة الأخذ فی الشعر فی ضوء آراء عبدالقاهر الجرجانی والشکلانيين الروس / ١٠٩

شــهيدی، سيد جعفر. (١٣٤٩ش). «اهميت زبان و ادبيات عربی برای زبان و ادبيات فارسی». مجلة 

يغما. السنة ٢٣. العدد ٤. صص ١١٣-١٢٣. 

صبحی، محيی الدين. (١٩٧٨م). من کتاب الوساطة بين المتنبی و خصومه. دمشق: وزارة الثقافة. 

صفا، ذبيح االله. (١٣٦٩ش). تاريخ ادبيات ايران. المجلدات ١و٢و٣. طهران: ققنوس. 

صفوی، کورش. (١٣٩٤ش). از زبان شناسی به ادبيات. المجلد ٢. طهران: انتشارات سوره مهر. 

طبانة، بدوی. (١٩٨٨م). معجم البلاغة العربية. جدة: دار المنارة. 

العشــماوی، محمد زکی. (١٩٧٩م). قضايا النقد الأدبی بين القــديم و الحديث. بيروت: دار النهضة 

العربية. 

غفرانی جهرمی، محمد. (١٣٦٤ش). «مآخذ انديشــه های سعدی: روزبهان بقلی شيرازی». ذکر جميل 

سعدی. المجلد ٣. صص ٩٣-١١٢. طهران: وزارت ارشاد اسلامی.

فروزانفر، بديع الزمان. (١٣٨٧ش). سخن و سخنوران. طهران: زوّار.

المتنبّی، أبوالطيب. (٢٠٠٣م). الديوان. شــرح أبی البقاء العکبری. المجلدات ١و٢و٣و٤. بيروت: دار 

الفکر.

محفوظ، حســين علی. (١٣٧٧ش). متنبی و سعدی و مآخذ مضامين سعدی در ادبيات عربی. طهران: 

روزنه.

محقّق، مهدی. (١٣٦٤ش). «ميزان تأثر ســعدی از متنبی». ذکر جميل سعدی. المجلد ٣. صص١٧٥-

١٨٤. طهران: وزارت ارشاد اسلامی.

محمد، أمل إبراهيم. (٢٠٠٠م). الأثر العربی فی أدب سعدی الشيرازی. القاهرة: الدار الثقافية للنشر.

منــدور، محمد. (١٩٩٦م). النقد المنهجی عند العــرب و منهج البحث فی الأدب و اللغة. القاهرة: دار 

نهضة.

منوچهريان، عليرضا. (١٣٩٢ش). «متنبی و شــاعران پارســی». مجلة متن پژوهی ادبی. العدد ٥٥. 

صص ٤-٦٤.

مهدوی دامغانی، أحمد. (١٣٧٠ش). «همه گويند ولی گفته ســعدی دگر اســت». مجلة ايران شناسی. 

العدد ٩. صص ٢٧-٤٠.

مؤيد شــيرازی، جعفر. (١٣٥٢ش). «مضمون گيری سعدی از شاعران عرب». مجلة گوهر مهر. العدد 

٩. صص ٨١١-٨٢١.

ناتل خانلری، پرويز. (١٣٦٥ش). تاريخ زبان فارسی. المجلد ١. طهران: نشر نو.

نيوا، ژرژ. (١٣٧٣ش). «نظر اجمالی به فرماليســم روس». مترجم: رضا سيد حسينی. مجلة ارغنون. 

صص ١٧-٢٥. طهران: وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامی.

هدّارة، محمد مصطفی. (١٩٨١م). مشکلة السرقات فی النقد العربی. بيروت: المکتب الإسلامی.



١١٠ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٦٠، شتاء ١٤٠٤ش

هنر، علی محمد. (١٣٨٦ش). «تمثل به شعر متنبی». مجلة آينه  پژوهش. العدد ١٠٤. صص ٢٥-٤٢.

ياكبســون، رومان. (١٩٨٨م). قضايا الشعرية. ترجمة محمد الولی ومبارك حنون. الدار البيضاء: دار 

توبقال للنشر.

يعقوب، إميل بديع وعاصی، ميشــال. (١٩٨٧م). المعجم المفصّل فی اللغة والأدب. المجلد ١. بيروت: 

دار العلم للملايين.


