
 

 

 
 3441، تابستان  78-87، صص.4، شماره 2دوره  فصلنامه مطالعات فضا و مکان

DOI: 10.30495/JSPS.1403.1198267 

78 

 عماری و شهرسازی واحد تهران مرکزی دانشگاه آزاد اسلامی استان تهران دانشکده مفصلنامه 

 
 

مقایسه و تحلیل عناصر کالبدی تشکیل دهنده مساجد معاصر ایران و ترکیه 

  *هویت قدسی با تأکید بر احیای

)نمونه های موردی: مسجد الغدیر تهران، مسجد دانشگاه تهران، مسجد وادی سبز 

 ترکیه، مسجد شاکرین ترکیه(

  2 *رابیانهساهره م ،   1زاده   ریحانه مطلب 

 
 ،رامسر دانشگاه آزاد اسلامی، واحد رامسر، دانشکده معماری و شهرسازی، دانشجوی کارشناسی ارشد، .1

 ایران.

 رامسر، ایران. استادیار گروه معماری، دانشکده معماری و شهرسازی، واحد رامسر،دانشگاه آزاد اسلامی، .2 معماریطراحی 

  :چکیده پژوهشیمقاله 

مساجد از دیر باز نمادی از مکان مقدس در شهر های اسلامی بودند که هویت قدسی خود را از 

طریق عناصر کالبدی در یک قاب به مخاطب خود القا می کردند معماری در دوران معاصر با توجه 

به نیاز های بشر و فناوری جدید تغییراتی در خود ایجاد کرد، مساجد نیز به نوبه خود، دستخوش 

ین تغییرات شدند اما هدف از برپایی مساجد از گذشته تا به امروز  تغییری چندانی ننموده است ا

و مساجد همچنان بر پایه ایدئولوژی و تفکر تقرب به خداوند متعال، بر پا میشوند امروزه معماران 

ا بمسلمان معاصر در کشور های مختلف برای بیان هویت مقدس این مکان تعالی بخش آثاری را 

زبانی نو خلق و در عناصر کالبدی که نماد و ارکان مسجد بودند تغییراتی ایجاد کردند. در این 

مقاله با هدف شناسایی و مقایسه عناصر کالبدی تشکیل دهنده مساجد معاصر ایران و ترکیه به 

تحلیلی پرداخته شده  -جمع آوری اطلاعات به صورت میدانی و کتابخانه ای و با روش توصیفی

است. جامعه آماری این مقاله؛ مسجد دانشگاه تهران، مسجد الغدیر تهران، مسجد شاکرین ترکیه 

و مسجد وادی سبز ترکیه بوده است.  نتایج به دست آمده از مقایسه و تحلیل این مساجد نشان 

داد که مساجد فوق از شیوه ای نو در طراحی و نمود هویت قدسی عناصر کالبدی بهره برده اند از 

منظر فرم عناصر کالبدی، وجوه اشتراک مسجد دانشگاه تهران و مسجد شاکرین بیشتر بوده تا 

جایی که برای بیان هویت قدسی در عناصر کالبدی خود از قرابت فرم ها به الگو های سنتی و یا 

تداعی آن بهره جسته اند در حالی که در مساجد الغدیر و وادی سبز، هویت قدسی از طریق رمز 

 زی به شیوه ای جدید تر در عناصر کالبدی بیان شده است. پردا

 

 

  تاریخ دریافت:

31/33/3411 

  تاریخ بازنگری:

// 

 تاریخ پذیرش:

22/2/3414 

 تاریخ انتشـار: 

11/6/3411 

 

 واژگان کلیدی:

 مسجد، 

 عناصر کالبدی، 

 هویت قدسی، 

 معماری معاصر، 

 ایران، 

 .ترکیه

 

                                                           
 

 
*

  sm.4075@gmail.com, 989+ 113444075نویسنده مسئول :

 ترجمه انگلیسی این مقاله با عنوان:
Comparison and Analysis of the Physical Elements that Make up Contemporary Mosques in Iran and Turkey 
with an Emphasis on the Revival of Sacred Identity (Case Examples: Al-Ghadir Mosque in Tehran, 
 Tehran University Mosque, Wadi-e Sabz Mosque in Turkey, Shakerin Mosque in Turkey  (  

در همین شماره به چاپ رسیده است.   

mailto:sm.4075@gmail.com


 

 

 
 ریحانه مطلب زاده، ساهره مهرابیان فصلنامه مطالعات فضا و مکان

 دانشگاه آزاد اسلامی استان تهران                                                                                      فصلنامه دانشکده معماری و شهرسازی واحد تهران مرکزی  77 

ت قدسی
ی هوی

ی تشکیل دهنده مساجد معاصر ایران و ترکیه با تأکید بر احیا
 مقایسه و تحلیل عناصر کالبد

 مقدمه

معماری، خلق فضایی است پویا، ملموس و قابل درک که با 

بیان نغز و ظریف هنرمندی وارسته به منصه ظهور رسیده، از 

این رهگذر همواره معرف هویتی ویژه برای آدمیان بوده است؛ 

در حقیقت معماری ای که حجاب از رخسار حقایق و رازهای 

غربت و  هستی بر می دارد و با تلاش و تکاپو رخت از دیار

بیگانگی بر می بندد، از دامان خاک سر به افلاک می گشاید و 

آدمی را با خود رهسپار سفری روحانی می کند، تنها در تار و 

پود بیانی مقدس متجلی می شود. معماری قدسی، به عنوان 

مصداقی بارز از تجلی این اندیشه های ماورایی در ساحتی 

ادراکی معماری و هنر نفسانی به بهترین وجه در لایه های 

مسلمانان متبلور گشته است. معماری اسلامی نیز به مثابه 

نمودی آشکار از این بیان و هنر مقدس، در ساخت عناصر و 

ساختار های فیزیکی به منصه ظهور رسیده است؛ در این میان، 

آثار معماری مسجد، سرآمد این عناصر و ساختارهای فیزیکی 

ش از هر عنصر کالبدی دیگری، معماری اسلامی است که بی

)بمانیان و آدمی را رهسپار سفر روحانی قربت می سازند. 

همچنین در میان اندام های درون شهری هر (3131همکاران، 

شهر و روستا، نیایشگاه همیشه جای ویژه خود را داشته و دارد 

)پیرنیا، و از اندام های دیگر نمایان تر و چشم گیر تر است 

نوان محوری ترین، کانونی ترین و ارزنده ترین و به ع (3112

عنصر کالبد متبلور کننده مدنیت جامعه اسلامی دانست. 

در واقع مسجد نمودی ( 3111)مهدوی نژاد و همکاران، 

برجسته و آشکار از هنر در ساحتی متبرک و مقدس است و از 

دیرباز نیز بسترساز رویدادهای تاریخی، اجتماعی، سیاسی و 

بنابراین؛ ( 3131)بمانیان و همکاران، وده است. فرهنگی ب

ساخت مسجدی که از منظر حقیقت اسلام واجد ارزش باشد 

کاری سهل و ممتنع است، با این وجود اهتمام به دستیابی 

فهمی عمیق از مسجد و کارکرد آن برای جامعه اسلامی دارای 

اهمیت می باشد. آنچه که باید مد نظر قرار گیرد، رسیدن به 

ناخت خداوند از رهگذر قرآن و سنت و به کارگیری همین ش

( 3111سعدی ،  )فهندژشناخت در امر معماری مسجد است. 

از اوایل دوره قاجار در پی تحولات سیاسی، اقتصادی و مذهبی، 

همچنین با گسترش مدرنیسم در غرب، همراه با ورود مظاهر 

ن شدتولید صنعتی و فن شناختی نوین در ایران و پدیدار 

دگرگونی در بافت های شهری، توجه به مدرنیسم در ایران 

شدت یافت که به تدریج خصوصیات معماری ایرانی به تقلید 

ه.خ  3411از غرب تغییر کرد. به گونه ای که از دهه سوم 

رویکردها و گرایشات مختلف در معماری معاصر ایران ایجاد 

ان ایرانی را شد. تنوع رویکردها به یک باره گرایش های معمار

آماج تعاملات و بازخوردهایی ویژه و ناموزون قرار داده است. 

در این میان صاحب نظران متعددی ( 3112)حداد و همکاران، 

بر این عقیده هستند که عناصر معماری سده های گذشته با 

عنایت به تفکر مدرن و جنبش مدرنیته، دیگر کارآیی و 

و بر همین اساس نیازهای کارآمدی خود را از دست داده اند، 

انسان امروزی چیزی به جز آن است که منجر به شکل گیری 

ان و )بمانیو پیکربندی فضایی معماری در گذشته شده است. 

مساجد نیز که  به عنوان شاخص ترین بنا  (3111همکاران، 

در کالبد شهری از ویژگی ها، عناصر و مولفه های معماری 

عناصر و مولفه ها، در دوره مشخصی بهره می جویند، این 

معاصر، گاه تحت تأثیر گرایشات سنتی، گاه تحت تأثیر اندیشه 

در میان کشور ( 3132)سیدیان، نوگرایی جلوه گر شده است. 

های اسلامی و در منطقه خاورمیانه، در سال های پیش از 

جنگ جهانی دوم، وضعیت ایران و ترکیه بیش از هر دو کشور 

باهت داشت. هر دو کشور دارای پیشینه دیگری به یکدیگر ش

غنی فرهنگی و اجتماعی اند و در دوره هایی قدرت جهانی 

بوده اند. روند افول و شکست های پیاپی این دو کشور در 

مواجهه با غرب در قرن نوزدهم و اوایل قرن بیستم به برآمدن 

)آتاتورک در ترکیه و مردان منظم در رأس حکومت سیاسی 

منجر گردید که چاره عقب ماندگی را در نو یران( رضا شاه در ا

)حسن پور و سازی سریع جامعه خود جست و جو می کردند. 

آنها پروژه تعامل مدرنیته و ملی گرایی پر ( 3116همکاران،

حرارت را در برنامه های قوانین شخصی خودشان تعریف و 

ادغام کرده بودند و همگی در صدد بودند پروژه مدرنیزاسیون 

ورهایشان را نه تنها به عنوان یک آرزو و غایت غیر قابل کش

اجتناب، بلکه به عنوان شیوه ای برای احیای ملت ارائه دهند. 

 (3111)حداد و همکاران، 

با توجه به مطالب بیان شده در این مقاله به دلیل اهمیت 

مسجد در بافت شهری و نیز به علت وجود وجه اشتراکاتی در 

و دین، روند نوسازی و معماری مدرن در  زمینه تاریخ کشوری

ایران و ترکیه، با نظر به اینکه پژوهش های انجام شده در زمینه 

مقایسه مساجد معاصر ایران و ترکیه، محدود و یا به صورت 

کلی بوده و اطلاعات حاصل از آنها، کامل و دقیق نبوده است، 



 

 

 

 فصلنامه مطالعات فضا و مکان 3441، تابستان  78-87، صص.4، شماره 2دوره 

 ه دانشکده معماری و شهرسازی واحد تهران مرکزیفصلنام                                                                                      دانشگاه آزاد اسلامی استان تهران  75 

سی
قد

ت 
وی

ی ه
حیا

ر ا
د ب

کی
 تأ

ه با
کی

 تر
ن و

یرا
ر ا

اص
 مع

جد
سا

ه م
ند

ده
ل 

کی
تش

ی 
بد

کال
صر 

عنا
ل 

حلی
و ت

سه 
قای

  م

، که شامل گنبد  به مقایسه و تحلیل عناصر کالبدی مساجد

مناره، شبستان، ایوان، محراب، ورودی )سردر(، میانسرا 

)حیاط(، رواق و کتیبه می باشد در دوران معاصر این دو کشور 

پرداخته شده و برای جلوگیری از ابهام و کلی گویی، از طریق 

مطالعات کتابخانه ای و گردآوری متون علمی و پژوهشی با 

 ساجد معاصر اینرویکرد مقایسه و بررسی عناصر کالبدی در م

دو کشور، مسجد الغدیر تهران، مسجد دانشگاه تهران را در 

ایران و مسجد شاکرین و مسجد وادی سبز را در ترکیه به 

 عنوان نمونه های موردی، برگزیده شده اند.

 اهداف پژوهش
شناسایی عناصر کالبدی تشکیل دهنده مساجد معاصر ایران -3

 و ترکیه.

کالبدی تشکیل دهنده مساجد معاصر ایران مقایسه عناصر  -2

 و ترکیه.

 سوالات پژوهش
عناصر کالبدی تشکیل دهنده مساجد معاصر ایران و ترکیه -3

 چیست؟

وجه اشتراک و تفاوت عناصر کالبدی تشکیل دهنده مساجد -2

 معاصر ایران و ترکیه چیست؟

 فرضیه پژوهش
در پژوهش فوق فرض بر این است که فرم شبستان، 

را،رواق و محراب در مساجد ایران و ترکیه شبیه میانس

یکدیگرند ولی فرم گنبد، مناره و کتیبه هایشان با یکدیگر 

 متفاوت است.   

 روش تحقیق
 -پژوهش مورد مطالعه به لحاظ روش تحقیق، از نوع توصیفی

تحلیلی می باشد و به منظور بررسی و واکاوی عناصر کالبدی 

تهران، مسجد دانشگاه تهران، مساجد معاصر؛ مسجد الغدیر 

مسجد وادی سبز ترکیه و مسجد شاکرین ترکیه را به عنوان 

جامعه آماری این مقاله، برگزیده شده اند. ابزار مورد استفاده 

برای پژوهش، مطالعات کتابخانه ای و میدانی که شامل متون 

 پژوهشی مرتبط با عنوان پژوهش می باشد. -و مقالات علمی

 پیشینه تحقیق
در زمینه عناصر کالبدی معماری مساجد معاصر، چندین 

پژوهش صورت گرفته که به صورت اختصار به چنین شرح 

 است؛

( در مقاله ای با عنوان 3111مهدوی نژاد و همکارانش )

)الگوهای طراحی مسجد در معماری معاصر( و با هدف 

بازشناسی گرایش های طراحی مسجد در دوران معاصر و 

های این تحولات به طرح این پرسش ها  شناسایی شاخص

آیا می توان گرایش هایی را در طراحی مساجد -3پرداخته: 

معاصر ایران در مقایسه با جهان اسلام پیشنهاد نمود؟ چه 

چه  -2معیار هایی برای این مهم می توان در نظر گرفت؟ 

گرایش هایی در طراحی مساجد معاصر وجود دارند؟ و هر یک 

اتی هستند؟ و بر اساس بررسی های انجام دارای چه مشخص

شده به نتایجی نیل کرده که مساجد معاصر، مساجدی هستند 

که در جامعه اسلامی شاخص و یا مساجدی که از نظر کالبدی 

معنای مسجد را در کالبدی جدید معرفی کرده اند. این مساجد 

بر اساس گونه شناسی شکلی، خود به چهار دسته تقسیم شده 

مساجد ناب گرا -2مساجد نو گرای سفید -3عبارتند از: اند که 

 مساجد نوگرای التقاطی.-4مساجد فرم گرا -1

( در مقاله )مدلی برای دسته بندی 3413پوراحمدی )

رویکردهای فرمی به معماری مساجد معاصر از منظر ارتباط با 

سنت های تاریخی معماری مسجد(، تعیین نسبت هایی با 

اری مساجد در طراحی عناصر کالبدی سنت های تاریخی معم

اصلی مساجد معاصر، هدف مقاله را معرفی کرده و برای 

دستیابی به هدف فوق، به طرح این پرسش ها پرداخته که 

رویکردهای فرمی طراحی معماری مساجد معاصر به چه نحوی 

قابلیت خوبی برای به -3دسته بندی و نامگذاری شوند تا؛ 

-2لبدی مسجد داشته باشند؟ تصویر کشیدن خصوصیات کا

قابلیت خوبی برای تبیین خصوصیاتی از قبیل تازه بودن و قابل 

-1شناسایی بودن مسجد برای مخاطب عام داشته باشد؟ 

قابلیت خوبی برای تبیین همگونی سبکی یا التقاط گرا بودن 

طرح مسجد داشته باشد؟ و در  نتیجه پژوهش، پس از مروری 

های موجود برای رویکردهای معماری انتقادی بر دسته بندی 

مساجد معاصر، چهار رویکرد برای طراحی مساجد معاصر از 

لحاظ ارتباط با سنت های تاریخی معماری مسجد بیان کرده 

تفسیر -2تقلید از سنت های تاریخی معماری مسجد، -3که: 

تفسیر -1محافظه کارانه سنت های تاریخی معماری مسجد، 



 

 

 
 ریحانه مطلب زاده، ساهره مهرابیان فصلنامه مطالعات فضا و مکان

 دانشگاه آزاد اسلامی استان تهران                                                                                      فصلنامه دانشکده معماری و شهرسازی واحد تهران مرکزی  04 

ت قدسی
ی هوی

ی تشکیل دهنده مساجد معاصر ایران و ترکیه با تأکید بر احیا
 مقایسه و تحلیل عناصر کالبد

صرف نظر از -4معماری مسجد،  چالشی سنت های تاریخی

 تقلید یا تفسیر سنت های تاریخی معماری مسجد، می باشند.

( در پژوهش 3111میرزا کوچک خوشنویس و همکاران )

)تبیین مفهوم سادگی اسلامی در معماری با بررسی نمونه 

هایی از معماری مساجد معاصر(، هدف را بررسی و شناخت 

لامی در معماری معرفی حدود و کیفیات سادگی از منظر اس

نموده و با طرح پرسش سادگی از منظر اسلامی در معماری 

چگونه است و در چه حد و مرزی و کیفیتی تبیین می گردد؟ 

به این نتیجه رسیده که: آنچه از سادگی مسجد از منظر 

اسلامی انتظار می رود، ساختاری است که غایت مادی خود را 

برپا کند، سپس برای انطباق با روش ها و فن آوری های روز 

بر غایت معنوی با همه عناصر، نشانه ها، رنگ و تزئینات خود 

رابطه اخروی ایجاد کند. از این رو، نمود سادگی اسلامی در 

معماری مسجد، بر خلاف رویکرد رهبانیت از تنوع و تعدد 

عناصر و در نتیجه پیچیدگی بیشتری در ساختار خود برخوردار 

 است.

( در پژوهش )بررسی مولفه های 3112مکارانش )حداد و ه

معماری در مساجد معاصر ایران: رویکردها و روش ها( و با 

بررسی عناصر و مولفه های معماری در مساجد -3اهداف: 

بررسی رویکرد ها و روش های طراحی مساجد -2معاصر، 

بررسی ویژگی های معماری نمونه های موردی -1معاصر ایران، 

رویکرد های به کار رفته، به تحقیق پرداخته و جهت شناسایی 

نتیجه پژوهش را چنین بیان کرده که؛ رویکرد هایی در مسیر 

نوگرایی مساجد معاصر و در جهت انطباق با معماری سنتی 

موفق بوده اند که به اصول و مولفه های معماری سنتی مساجد 

صالح مپایبند بوده اند و با تغییرات در تزئینات و استفاده از 

جدید و نوآوری در عناصر کالبدی به ارتقای آن ها پرداخته اند 

به گونه ای که زبان معماری گذشته را برای پاسخ دادن به 

 نیازهای معاصر سازگار کند.  

 مبانی نظری
 مفهوم هویت در معماری

معماری به رغم تفاوت های سرزمینی که در شکل آن تأثیر 

گی های ذاتی، پویا و تدریجی فراوانی داشته است، دارای ویژ

می نامند. هویت در ذهن افراد مختلف « هویت»است که آن را 

حتی دارای فرهنگ مشترک، متفاوت دیده می شود و بخشی 

از این تفاوت، ناشی از تجربه افراد در بستر اجتماع است. بنابر 

این هویت، همان تفاوت های کوچک و بزرگی است که باعث 

ن )خوانایی محیط( می شود و حس بازشناختن یک مکا

دلبستگی و حساسیت به محیط را به وجود می آورد. لینچ، 

هویت را به معنی مکان تعریف می کند؛ هویت یعنی حدی که 

شخص می تواند یک مکان را به عنوان مکانی متمایز از سایر 

مکان ها مورد شناسایی قرار دهد، به گونه ای که شخصیتی 

د داشته باشد. در روند شکل گیری مشخص و منحصر به فر

معماری نیز عوامل گوناگونی مانند: اقلیم، عملکرد، مصالح و 

فنون، نیروی انسانی، اقتصاد ساختمان و ... بر کالبد و هویت 

نهایی تأثیر می گذارند. در کنار روند تأثیرگذاری عوامل مادی، 

اقلیمی، شکل و فضای بنا در بعد فرهنگی،  -فیزیکی، محیطی

تمثیلی و هنری، باید از کلیه آرمان ها و ارزش های یک جامعه 

 (3111)طاهر طلوع دل و همکاران، برخوردار باشد. 

 ارکان هویت معماری قدسی و معانی کالبدی آن

از منظر جهان بینی قدسی، در هر چیزی معنایی نهان و مستتر 

است و مکمل هر صورت خارجی، واقعیتی است که ذات نهایی 

)اردلان و درونی آن را شکل می دهد و جنبه ای کیفی است. 

مسجد از آن خداست و به مثابه نمادی ( 3131و همکاران، 

های معنوی  آشکار از رحمت الهی اش و زبانی نمادین از انگاره

و مذهبی، مطرح است. در واقع، معمار مسلمان همواره می 

کوشد در قالب فرمی متعادل، در عین تنوع و پویایی، دورنمایی 

از مبانی فکری و اعتقادی را به تصویر بکشاند، بستر ادراک و 

تأویل مفاهیم فرازمینی و آنچه نیاز معنوی انسان است را در 

فرهنگی و معنوی فراهم آورد و ساختار فیزیکی، اجتماعی، 

یان و )بمانانسان مطرود و بیگانه را به منزلگه مقصود برساند. 

بهترین نمونه تجلی مفاهیم در کالبد  (3131همکاران، 

معماری را می توان در جوهره وجودی مساجد یافت. مساجد 

اسلامی، جلوه ای از زیبایی های بصری و نمونه بارزی از تلفیق 

)علیزاده دین با باور های عمیق اعتقادی است. فرم های نما

این معانی همچون منابع الهامشان جز با  (3111بیرجندی، 

رمزها و تشبیهات به بیان در نمی آیند، چنان که قرآن و دیگر 

متون دینی برای بیان حقایق معنوی به زبان رمز و اشاره سخن 

 در زمینه(3111. )طاهر طلوع دل و همکاران، می گویند

بررسی مبانی طراحی و پایه گذاری مبنایی بر روال کشف انگاره 

های قدسی معماری اصیل ایران اسلامی نیازمند تبیین اصول 

 لازم به شرح موارد زیر خواهیم بود.



 

 

 

 فصلنامه مطالعات فضا و مکان 3441، تابستان  78-87، صص.4، شماره 2دوره 

 ه دانشکده معماری و شهرسازی واحد تهران مرکزیفصلنام                                                                                      دانشگاه آزاد اسلامی استان تهران  03 

سی
قد

ت 
وی

ی ه
حیا

ر ا
د ب

کی
 تأ

ه با
کی

 تر
ن و

یرا
ر ا

اص
 مع

جد
سا

ه م
ند

ده
ل 

کی
تش

ی 
بد

کال
صر 

عنا
ل 

حلی
و ت

سه 
قای

  م

 

 اصل وحدت عناصر و همگرایی

وحدت و تجلی یگانگی حضور خالقی یکتا در تار و پود کالبدی 

فیزیکی، یکی از عوامل اساسی شکل گیری هویت معنوی و 

فرهنگ قدسی شناخته می شود. این مفهوم که بر مبنای اصل 

توحید در جهان بینی اسلامی پایه ریزی شده است، پدید 

 ر)رضوی پوآورنده اصل حرکت در کثرت به وحدت بوده است. 

این مهم، معماران را بر آن داشت تا آثاری  (3113و همکاران، 

خلق نمایند که تجلی گاه اندیشه های توحیدی و فراطبیعی و 

اعتقاد به خدایی واحد باشد. آنان در تجسم وحدت و تجلی 

که ویژگی –اندیشه توحیدی خود، از مفاهیمی چون عدالت 

، نور و وزن و از عناصری چون هندسه -بارز خداوندگار است

در بستری عظمت گرا، متمرکز با حضور مکرر عناصر که تنها 

ذکر خالقی یگانه را می گویند، بهره برده اند. تأکید آنان بر 

کانون و مرکزیت فضایی، جفت سازی و تقارن، محور بندی و 

جایگزینی فضاهای اصلی بر روی محور های اصلی، از جمله 

ی مفهوم والای وحدت، تکنیک هایی است معماران جهت تجل

 )طاهر طلوعدر قالبی مادی و فیزیکی از آنان بهره جسته اند. 

 (3111دل و همکاران، 

 اصل رمزپردازی و رمزگشایی

معنا و فرم در طول تاریخ هنر و معماری  اسلامی پیوندی 

تنگاتنگ داشته اند زیرا در جهان بینی اسلام مبتنی بر توحید 

)ایمان طلب و مبنای تولیدات هنر اسلامی قرار گرفته است. 

بیان رمزی در هنر مقدس یکی از مهم ترین  (3113همکاران، 

کند که  اصل در فهم سنت در هنر قدسی است و روشن می

سنت در هنر قدسی بر چه دلالت دارد. هرگونه خلق آثار هنری 

و به ویژه معمارانه، نیازمند بیانی رمزآلود بر اساس اهداف و 

ایده های هنر آفرین خود است. در تمدن اسلامی از نمادگرایی 

مفهومی استفاده می شود. علاوه بر برخورداری های مادی از 

ی آن توشه سیر و سلوک طبیعت، مضامین فکری و معنو

عرفانی او می شود. معمار خود ساخته و برجسته، به درجات 

بالایی از سیر سلوک عرفانی نائل می شوند، حتی شکل ها، 

صور و هندسه ها و رنگ هاو تصاویری از عالم ملکوت بر آن ها 

الهام می شود و به معرفت حضوری در می یابد. به عنوان مثال؛ 

س ها و مشبک ها وجود دارد همه اشاره حرکاتی که در مقرن

به رمز دارد و در اعلاترین اشکال رمزی در بناهای مذهبی 

 (3161)بورکهارت، مانند مساجد به کار رفته است. 

 اصل تعادل صورت و معنا در عملکرد

معماری یعنی خلق و خلاقیت. خلاقیت در دو بعد صورت و 

اتر از صورت است. معنا مطرح می گردد. در هنر نمادین معنا فر

مسجد به عنوان نمونه معماری نمادین، تجلی گاه هنر قدسی 

است. مسجد جلوه ای از زیبایی های بصری و نمونه بارزی از 

تلفیق فرم های نمادین با باورهای عمیق است. این معانی 

همچون منابع الهام بخششان جز با رمز ها و تشبیهات به بیان 

ب نظران، چنین هنری را عرفان در نمی آیند. برخی از صاح

دیداری قلمداد کرده اند که این مقدمات دریچه ای جهت 

بررسی عناصر ساختاری معماری مسجد و مفاهیم نمادین آن 

 (3111)خسروجردی و همکاران، است. 

 اصل شفافیت در تجلی ماهیت

در خصوص ارائه محتوای مورد انتظار در یک کالبد هم سازگار 

و فناوری های منطبق با شرایط طرح از جنبه با عملکرد لازم 

های داخلی و محیط پیرامونی طرح مقتضی است، به گونه ای 

وضوح و بی پیرایگی و شفافیت طرح به منصه ظهور برسد. لذا 

کسب ویژگی مربوط به زمینه خلوص آفرینی و ارائه صریح 

اهداف طراحی و ساخت معماری جزء ضروریات محسوب می 

 (3111وع دل و همکاران، )طاهر طلشود. 

 مسجد

تداوم حضور بناهای مذهبی در شکل شهر، از ظهور اولین شهر 

های شناخته شده تا امروز، موجب می شود یک شهر اسلامی 

را نتوان بدون حضور مسجد و دیگر بناهای مذهبی تجسم کرد.  

قرار گیری این بنای مقدس در میان بافت شهری، ارتباط 

)مهدوی نژاد و امه مردم برقرار می کند.  هویتی مسجد را با ع

در بناهای مذهبی درون شهرها، مسجد  (3111همکاران، 

جایگاه ویژه ای را به خود اختصاص می دهد و به مثابه برجسته 

ترین عنصر معمارانه منبعث از دین اسلام از اولین ازمنه حضور 

مدنی این دین، با جامعه همراه بوده است. همچنین کانون 

ادتی، اجتماعی، فرهنگی فرهنگ دیرپای است که هرگز نمی عب

)بهزادفر، تواند از ساختار اجتماعی و شهری آن جدا شود. 

ساختمان مسجد، در مسیر گذرگاه های اصلی جای  ( 3126

داشته وهیچ گاه دور از دسترس مردم نبوده است. مسجد به 



 

 

 
 ریحانه مطلب زاده، ساهره مهرابیان فصلنامه مطالعات فضا و مکان

 دانشگاه آزاد اسلامی استان تهران                                                                                      فصلنامه دانشکده معماری و شهرسازی واحد تهران مرکزی  02 

ت قدسی
ی هوی

ی تشکیل دهنده مساجد معاصر ایران و ترکیه با تأکید بر احیا
 مقایسه و تحلیل عناصر کالبد

عنوان یک عنصر شهری، دارای عناصر کالبدی شاخصی می 

د که این عناصر معماری، موجب خوانایی مسجد در فضای باش

 ( 3113)مهدی نژاد و همکاران، شهری می شوند. 

 عناصر کالبدی مسجد

عناصر کالبدی مسجد در ادراک کلی و ایجاد حس تعلق و 

دلبستگی به مکان و تأمین سطوح اولیه حس مکان دارد و در 

واقع به ارضای نیاز های فردی در درجه اول می پردازد. در 

واقع عناصر کالبدی، مولفه های فرهنگی می باشد و نشانه های 

و ساخت  نمادین مسجد، واسطه بصری در ایجاد ارتباط ذهنی

تصویر ذهنی و به عبارت بهتر، هویت بخشی به مکان مسجد 

هستند و در بعد ادراکی و شناختی فعالیت می کنند. 

عناصر کالبدی شاخص (3111)شاهرودی کلور و همکاران، 

 مسجد عبارتند از: 

نوعی از عمارت باشد مدور که از خشت و گل و  . گنبد:1. 4. 7

در معنای گنبد این چنین  آجر پوشند. در فرهنگ لغت عمید

گنبده، جنبذ،  {gumbat)اسم( }پهلوی: » ذکر شده است: 

سقف یا ساختمان بیضی شکل که غالبا بر فراز معابد و « شنب

مساجد و یا قبور و آرامگاه ها می سازند. گنبد کبود )الجوردی(: 

 (3111)حداد و همکاران، }قدیمی، مجاز{ آسمان. 

منار به معنای جای نور است و به بنایی  مناره یا . مناره:2. 4. 7

بلند اطلاق می شود که عموما کنار بناهای مذهبی مانند 

در دنیای  (3111)حداد و همکاران، مساجد ساخته می شدند. 

اسلام، این نور حاکی از راهنمای مسافران نیز بود، یعنی چیزی 

)عباس زاده و شبیه فانوس های دریای برای دریانوردان. 

 (3111ان، همکار

شبستان ها فضاهای سر پوشیده و دارای  . شبستان:3. 4. 7

ستون های موازی هستند که از یک طرف به صحن مسجد راه 

 (3111)حداد و همکاران، دارند. 

سابقه بنایی واسطه میان صحن و درون  . ایوان و رواق:4. 4. 7

از ب بنا به نام ایوان به قبل از اسلام و به اشکانیان و ساسانیان

می گردد و از نظر کارکردی، این فضای خالص ایرانی، نقش 

واسطه میان درون و برون، سرما و گرما، نور و تاریکی را بازی 

می کند. رواق ها فضای سر پوشیده ستون دار اطراف صحن و 

حیاط مساجد هستند که معمولا در پشت آن ها دیوار های 

ا رو به صحن است و انتهایی مسجد قرار دارند. دهانه این فضاه

در ورودی را به شبستان یا گنبد متصل می کند. رواق ها بیشتر 

در کشورهای حوزه مدیترانه، هند و پاکستان به کار گرفته شده 

 ( 3111)حداد و همکاران، اند. 

هر مسجدی ممکن است یکی از عناصر  . محراب:5. 4. 7

 ... را تشکیل دهنده مسجد، مانند ایوان، منار، گنبد، صحن و

نداشته باشد ولی حتما محراب مشخص کننده قبله را خواهد 

داشت. به این ترتیب، کلیه مساجد اسلامی در کشور های 

مسلمان، محراب دارند. محراب ها در فرو رفتگی قسمتی از 

دیوار قبله، از ساده ترین وجه تا پر نقش و نگارترین شکل 

 ( 3111)حداد و همکاران، ساخته می شوند. 

در معماری ایرانی، سر در ورودی و  . ورودی )سردر(:6. 4. 7

گلدسته ها یکی از اجزای بصری شاخص و لاینفک بوده اند. 

در این بناها سعی بر این بوده که مکان سر در نسبت به 

دسترسی های اطراف جلوه چشمگیری داشته باشد. عقب 

د و رفتگی درگاه های مساجد، افراد را به درون فرا می خوانن

 (3111)حداد و همکاران، از آنها استقبال می نمایند. 

یکی از ویژگی های معماری اسلامی  . میانسرا )حیاط(:7. 4. 7

است. مساجد و مدارس و کاروانسراها عمدتا دارای صحن یا 

حیاط مرکزی هستند. میانسرا در دوره اسلامی دو نقش مهم 

ه و محل تطهیر داشت اول این که نیاز مسلمانان را به وضوخان

در مساجد تأمین می کرد، دوم، با کانون قرار دادن فضای 

داخلی، بنا را از سر و صدا و فعالیت زندگی روزمره جدا می 

 (3111)حداد و همکاران، کرد. 

نخستین بار خوشنویسی به نام خالد بن ابو  . کتیبه:8. 4. 7

سیاج بامر ولید بن عبدالملک، بر دیوار جنوبی مسجد النبی با 

حروفی از طلا، سوره ضحی را از اول تا انتها نوشت. بعدا کتیبه 

نویسی به منظور تزئینی انتزاعی به قسمت های مختلف مسجد 

ها،  راه یافت، لچکی ها، ساقه گنبد، گلدسته ها و محراب

)حداد و مادرانه آیات زیبای الهی را در آغوش گرفته اند. 

 (3111همکاران، 

 نمود هویت قدسی در عناصر کالبدی مساجد سنتی

اص خ« قلمرویی»و « فضا»و « جا»هیچ مکان یا شیئی تنها به 

دلالت نمی کند بلکه بالاتر از آن به محتوایی که در آن مکان، 

که آن را احاطه نموده  محیط شده و همچنین به محتوایی

است و به محتوای اصولی که آن را خلق نموده است نیز اشاره 

می نماید. لیکن احادیث متعددی در تأیید اصل وجود ارتباط 

بین مفاهیم و مصادیق نقل شده است که می توان به روایت 



 

 

 

 فصلنامه مطالعات فضا و مکان 3441، تابستان  78-87، صص.4، شماره 2دوره 

 ه دانشکده معماری و شهرسازی واحد تهران مرکزیفصلنام                                                                                      دانشگاه آزاد اسلامی استان تهران  01 

سی
قد

ت 
وی

ی ه
حیا

ر ا
د ب

کی
 تأ

ه با
کی

 تر
ن و

یرا
ر ا

اص
 مع

جد
سا

ه م
ند

ده
ل 

کی
تش

ی 
بد

کال
صر 

عنا
ل 

حلی
و ت

سه 
قای

  م

منقول از امیر المومنین اشاره نمود: عقل ها پیشوایان افکارند 

ان قلب ها و قلب ها پیشوایان حواس و حواس و افکار پیشوای

پیشوایان اعضا و جوارح. ملاحظه می گردد که بر اساس این 

روایت، آنچه که توسط اعضا و جوارح نمود می یابد )مصادیق( 

در مراحل قبل، نشأت گرفته از عالم افکار و مفاهیم می باشد. 

ود وج پس طبق دیدگاه اسلامی و بر پایه آیات و روایات، انکار

ارتباط بین مفاهیم و مصادیق مغالطه ای بیش نیست و محال 

)نقره کار و است که محتوای اثر در کالبد آن نمود نیابد. 

 (3113همکاران، 

در فرهنگ اسلامی، گنبد دارای تجلی زنده ای  .گنبد:1. 5. 7

از جهان شناسی اسلامی است. به واسطه معانی نمادین، 

نهفته در گنبد به تمامیت به واقعیت  مفاهیم مرکز، دایره و کره

می پیوندند. در واقع گنبد نماد عرش، فضایی نامرئی فراسوی 

آسمان پر ستاره است. از دیدگاه جسمانی، که برای انسان 

طبیعی است، ستارگان در کره های متحدالمرکز حول زمین 

حرکت می کنند و به وسیله فضای بی انتها احاطه شده اند و 

کی متافیزی« محل»ا توسط روح کلی که به عنوان خود این فض

ادراک و معرفت در نظر گرفته می شود، در بر گرفته می شود. 

گنون، درباره ساختمان گنبد این طور می نویسد: تمام بنا از 

بالا به پایین، بیانگر گذار از اصل وحدت است که در آن نقطه 

بد، ام گنمرکزی یا قله گنبد، با اصل وحدت منطبق است و تم

گویی فقط توسعه آن است تا تجلی اجزای چهارگانه و برعکس 

س عبااز پایین تا بالا رجعتی است از تجلی به سمت وحدت. )

 (3111زاده و همکاران، 

مناره به معنی جایگاه نور، مکان رفیعی را  . مناره:2. 5. 7

نمایندگی می کند که از فراز آن نور اسلام پراکنده می شود. 

همان کلمه است، زیرا مطابق حدیثی، اولین مخلوقی که « نور»

خداوند آفرید کلمه بود و در نتیجه نور و کلمه در اصل، هویتی 

یکسان دارند. تصادفی نیست که جایگاهی در مسجد که کلام 

خداوند از آنجا در قالب اذان به گوش مردم رسانده می شود، 

د شد. این امر، موییعنی محل نور نام گرفته با« مناره»در عربی، 

توصیف خود قرآن به عنوان )الهدی(، یعنی راهنمایی در طریق 

به سوی خدا است؛ نوری که مسیر تاریک انسان را در این 

جهان روشن می کند؛ نوری که فضاهای معماری اسلامی را 

مشخص می کند و وضوح هندسی و شفافیت عقلانی آن را در 

مناره القا ( 3111همکاران،  )عباس زاده وبرابر دیده می آورد. 

کننده مفاهیمی چون حرکت از فرش به عرش یا به عبارتی 

حرکت به سوی خداوند است. از دید داخلی مناره نیز، مناره با 

پله های مارپیچ و فضایی محدود، نماد اشتیاق و سختی های 

صعود و نیل به بازگشت است. شکل ظاهری مناره ارتباط 

نی ضمنی آن ها دارد، قائم و تنها، همچون عمیقی با اعداد و معا

ذات الهی، الف، آغاز خواندن و رابطه میان انسان و خالق. 

 (3111)خسروجردی و همکاران، 

در شبستان مساجد، به طور کلی تناسبات  . شبستان:3. 5. 7

معقول، تناسبات نزدیک به مربع است و اگر شکل دیگری که 

د به تد، معمار سعی می کننزدیک به مستطیل باشد، اتفاق بیف

وسیله جرز بندی های توازن بخش در جهت طول مستطیل و 

هندسه فضایی مناسب در سقف ها، این تناسبات را به شکل 

مربع نزدیک کند؛ زیرا مربع از نظر کالبدی، آرام و متعادل 

است. استفاده از این تناسبات قوی هندسی در پیکره و طرح 

ه ساخته شوند، مطلوب هستند کلی مساجد، در هر مقیاس ک

و تماشای آن ها برای چشم ناظر خسته کننده نیست و هیچ 

)عباس زاده و گونه بی قوارگی در آنها دیده نمی شود. 

 (3111همکاران، 

ایوان در مسجد به لحاظ معناشناسی با  . ایوان و رواق:4. 5. 7

رکوع در نماز ارتباط معنایی مشترک دارد، هر دو از حالتی 

میانه و ربط برخوردار هستند. رکوع یا سر تسلیم فرود آوردن 

در برابر حق تعالی، نقطه اوجی است برای تمرین بندگی و طی 

طریق که ره به بی نهایت دارد. ایوان باعث ارتباط دو فضای 

یوسته با یکدیگر می گردد، صحن مسجد به عنوان فضای باز پ

مطرح است و برای ادامه روند سلسله مراتب حرکتی و فرم باید 

از فضای باز به فضای نیمه باز ایوان و در نهایت به فضای بسته 

 (3111)خسرو جردی و همکاران، منتهی گردید. 

در محراب را می توان مقدس ترین مکان  . محراب:5. 5. 7

مسجد به حساب آورد. شکل محراب با طاق های نمودار 

غار »آسمان، و کف آن بر زمین، طاقچه با فرورفتگی همانند 

است. غار دنیا مظهر الوهیت است. خواه در جهان بیرونی « دنیا

 (3111)عباس زاده و همکاران، یا جهان درونی. 

ز در ورودی مسجد به معنای عبور ا . ورودی )سردر(:6. 5. 7

دنیای بیرون به مکان پاک و مقدس است که برای پا گذاشتن 

به حریم آن باید کسب اجازه شود و اجازه ورودی آن همان 

پاکی جسم و روح است. با این تفاسیر ورودی مساجد بیانگر 

ور )ستارپهویت قدسی و حرکتی روحانی به سوی آسمان است. 

 (3116و همکاران، 



 

 

 
 ریحانه مطلب زاده، ساهره مهرابیان فصلنامه مطالعات فضا و مکان

 دانشگاه آزاد اسلامی استان تهران                                                                                      فصلنامه دانشکده معماری و شهرسازی واحد تهران مرکزی  04 

ت قدسی
ی هوی

ی تشکیل دهنده مساجد معاصر ایران و ترکیه با تأکید بر احیا
 مقایسه و تحلیل عناصر کالبد

برخی جنبه ها، صحن حیاط،  از . میانسرا )حیاط(:7. 5. 7

برای بیننده، از مهم ترین قسمت های مسجد است. تأثیر 

مسجد، مستقیما به اندازه حیاط بستگی دارد. فضای عظیم 

خالی، هر بیننده ای را متوقف می کند و او را متوجه این نکته 

می سازد که دنیای بی روح و کسل کننده روزمره را پشت سر 

ری سنتی اسلامی اصولا حیاط، هیچ گذاشته است. در معما

شکل از پیش تعیین شده ای نداشت. ولی شکل چهار گوش 

بر آن، چه عرض باشد و چه طویل، غالب است. حیاط، پذیرای 

آن دسته از نماز گزاران بود که روز جمعه در حرم جا نمی 

شدند. در حقیقت حیاط هیچ گاه فضای مرده محسوب نمی 

 (3111ن، )عباس زاده و همکاراشد. 

کتیبه ها در دوره های اسلامی علاوه بر کاربرد  . کتیبه:8. 5. 7

زیبایی شناسانه که حاصل وحدت عناصر خط و نقش در آنها 

است، وسیله ای پیام رسان و انعکاس دهنده کلام خدا، سخنان 

اولیا، ادعیه اسلامی و دیگر مضامین وابسته به دین و مذهب 

 (3112ن، )آقا داودی و همکاراهستند. 

 وجوه تشابه معماری معاصر مساجد ایران و ترکیه

میلادی، دو کشور ایران و ترکیه،  3121از آغاز سال های 

حکومت هایی را تجربه کردند که خواستار تحولات بنیادین در 

روش های حکومت و نحوه زندگی مردم بودند. این حکومت ها 

ی از سوی از سویی چشم به پیشرفت ها و تمدن غرب داشتند و

دیگر نیاز به بازخوانی تمدن های با شکوه گذشته و تعریف 

)سهیلی و همکاران، قدرتی تاریخی از کشور خود داشتند. 

همچنین در معماری ترکیه و ایران،  بین سال های ( 3131

وجوه مشترکی عیان است که طبق  3131میلادی تا  3141

 بدین شرح است: 3جدول شماره

 

 

 

. 1841 -1881( مقایسه تطبیقی معماری معاصر ایران و ترکیه به تفکیک دوره های زمانی در سال های  1جدول شماره   

(1385ماخذ: )حسن پور و همکاران،   

 ترکیه ایران  ردیف

1  
 

دوره 

 آغازین

حرفه *نقش معماران فرانسوی در مدیریت آموزش و 

 معماری

 *آموزش معماری به محوریت معماری مدرن

 *آغاز فعالیت دانشکده هنر های زیبا

 *انتشار مجله آرشیتکت

* پیشرفت تکنولوژی و ساده سازی ساختمان ها با 

 حذف تزئینات و کاستن از جزئیات

* ظهور شیوه ساختمان سازی قوطی شکل با تیرآهن و 

 طاق ضربی

بنای مقبره بزرگان هنر و * انجمن آثار ملی و ساخت 

 ادبیات

* نقش معماران آلمانی زبان در مدیریت آموزش و حرفه 

 معماری

* محوریت مطالعه معماری بومی و خانه های سنتی در 

 آموزش معماری

* ادامه فعالیت دانشکده فنی استانبول که از قرن نوزدهم 

 تأسیس شده بود

ات کالاهای * بحران اقتصادی ناشی از جنگ و محدودیت وارد

 ساختمانی

* حمایت دولتی از طرح هماهنگ ترکی برای ساختمان های 

دولتی و تشکیل هیئت ژوری در داوری مسابقات معماری 

 جهت کنترل اجرای این طرح

* پذیرش معماری هیتی و اراتو و سلجوقی به عنوان معماری 

 ترک ها

* دومین جنبش معماری ملی با محوریت خانه های سنتی 

 و معماری مدنی و بومی آناتولی عثمانی

 



 

 

 

 فصلنامه مطالعات فضا و مکان 3441، تابستان  78-87، صص.4، شماره 2دوره 

 ه دانشکده معماری و شهرسازی واحد تهران مرکزیفصلنام                                                                                      دانشگاه آزاد اسلامی استان تهران  07 

سی
قد

ت 
وی

ی ه
حیا

ر ا
د ب

کی
 تأ

ه با
کی

 تر
ن و

یرا
ر ا

اص
 مع

جد
سا

ه م
ند

ده
ل 

کی
تش

ی 
بد

کال
صر 

عنا
ل 

حلی
و ت

سه 
قای

  م

یشتر کشور های جهان اسلام از جمله ایران و ترکیه از اواخر ب

م به بعد و به دنبال تغییر شرایط جهانی، استقلال 3141دهه 

جد تحت تأثیر روند های یافتند، طرح سنتی و منطقه ای مس

جهانی و مدرنیسم قرار گرفته است؛ و همان طور که محمد 

ارغوان اشاره می کند، علاوه بر عبادات و آیین های مذهبی، 

ملاحظات ایدئولوژیکی نیز در تعیین کاربرد مساجد نقش دارند 

و این خود تنوع سبک های معماری را به دنبال داشته است و 

موضع و رویکرد آن جامعه اسلامی  هر سبک معماری معرف

در دوران معاصر، دیدگاه ( 3126)خان و همکاران، است. 

معماران مدرن و نوگرا باعث تغییرات کالبدی و شکلی در بناها 

در ( 3111)مهدوی نژاد و همکاران، از جمله مساجد شده اند. 

مساجد مدرن، ابزار بیانی سبک بین الملل به همراه اشکال و 

انتزاعی، ناب و هندسه ای ساده غالب هستند. ساخت  فرم هایی

این مساجد معاصر با استفاده از تکنیک ها، خدمات، مصالح 

ساختمانی و فناوری مدرن صورت می گیرد. تلاش معماران 

بیشتر بر ابتکار و نوآوری نسبت به دسته بندی های قبلی و 

 و سنتی معماری مساجد است و برخی از آنها میزانی از اصالت

سادگی خالص و ناب گرایی مدرنیستی را نمایش می دهند. 

این سعی بر ناب بودن و سادگی باعث کنار گذاردن تزئینات 

سنتی از این مساجد می شود. طراحی کانسپت و فناوری مورد 

استفاده در آنها، اشاره به انفصال و گسست از گذشته و سنت 

 ، کلیدواژهدارد. به طور کلی می توان گفت که پیشرو بودن

(3411)نعیمی و همکاران، اصلی این نوع مساجد است. 

2  
 
 
 

دوره 

 میانی

* کاهش نقش معماران خارجی چون گدار، سیرو، 

 دوبرول و ... با خروج آنها پس از جنگ جهانی دوم

 *گسترش معماری به سبک بین الملل

* تأسیس اولین شرکت مهندسین مشاور ایران توسط 

 عبدالعزیز فرمانفرمائیان

* برونگرایی عملکردی و بلند مرتبه سازی در بافت 

 شهری

* انتشار مجله معماری نوین و مجله هنر و مردم و 

 3141مجله هنر های زیبا در سال های دهه 

 * کمبود مسکن و گسترش شهر ها

* رواج ساخت خصوصی مسکن و خانه های بساز 

 بفروشی

 * گسترش بلوار های شهری

 * تأسیس دانشگاه ملی بر اساس الگوی ایتالیایی

* کاهش نقش معماران خارجی با خروج آنها پس از جنگ 

 جهانی دوم

توسعه  -* در دست بودن روش های ساخت و فرم های غربی

 رواج مدرنیسم بین الملل -خانه های گران قیمت شهری

 * رواج مدرنیسم آمریکایی به تقلید از هتل هیلتون

ر ها و رواج مدرنیسم مقاطعه کار و شکل * گسترش شه

 گیری شهرک های غیر قانونی حاشیه ای

برای مدیریت ساختمان سازی و تعاونی  3113* قانون سال 

 ها

 * رواج ساخت خصوصی مسکن و خانه های بساز و بفروشی

* تخریب بافت های تاریخی به دلیل گسترش بلوار های 

 شهری

ان انجمن صنفی معماران * تأسیس اتحادیه معماران به عنو

 داخلی

 * دانشکده فنی خاورمیانه بر اساس الگوی آمریکایی

3  
 
 

دوره 

 پایانی

 * افزایش فعالیت های فرهنگی و هنری و معماری

 * گسترش طرح های ملی دولتی

* گسترش کلان شهر ها و طراحی شهرک های 

 اقماری و طراحی طرح های جامع شهری

 ایرانی با تلفیق سنت و* گسترش سبک معماری نوین 

 معماری مدرن

 * برگزاری کنگره های بین المللی معماری

* حضور معماران مطرح جهانی در طراحی برخی 

پروژه ها همراه با افزایش تعداد معماران و شرکت های 

 خارجی در بخش ساختمان

* افزایش هوشیاری اجتماعی و تأثیر دانش اجتماعی بر 

 معماری

گ و بانک ها و بخش خصوصی به * شرکت های هولدین

 عنوان کارفرما

* صنعتی سازی ساختمان و طراحی ساختمان های صنعتی 

 خصوصا در پروژه های مسکن انبوه

* تکثر گرایی در گرایش های معماری در میان معماران طراز 

 اول افتتاح پل بغاز و مسجد کجاتپه

* افزایش جمعیت دانشجویان و دانشکده های معماری و 

 بحران بیکاری در معماران

 * اختلاف نظر گرایش های چپ و راست در آموزش معماری

 



 

 

 
 ریحانه مطلب زاده، ساهره مهرابیان فصلنامه مطالعات فضا و مکان

 دانشگاه آزاد اسلامی استان تهران                                                                                      فصلنامه دانشکده معماری و شهرسازی واحد تهران مرکزی  00 

ت قدسی
ی هوی

ی تشکیل دهنده مساجد معاصر ایران و ترکیه با تأکید بر احیا
 مقایسه و تحلیل عناصر کالبد

 نمونه های موردی 
 مسجد دانشگاه تهران

 3141این مسجد توسط عبدالعزیز فرمانفرمائیان در سال 

( 3411)نعیمی و همکاران، خورشیدی طراحی و ساخته شد. 

ساختمان مسجد عبارت است از گنبد خانه مکعبی شکل به 

متر  23*  21متر که بر صدر حیاطی به ابعاد  11*11ابعاد 

مستقر شده است. حیاط و گنبد خانه در امتداد محور قبله و 

متصل به یکدیگر قرار گرفته اند، به طوری که در سلسله مراتب 

اق های سه حرکت در مسجد، نخست باید از ورودی ها و یا رو

جانب حیاط عبور کرد، به حیاط قدم نهاد و آنگاه در جهت 

)پور حسنعلی زاده و قبله به از حیاط به گنبد خانه وارد شد. 

پوشش مرمری سفید در تمامی نمای مسجد ( 3413همکاران، 

غالب است و نوعی سادگی معماری مدرن را به ذهن می آورد. 

ه لی گنبد خانه و بر پایگنبد خفته این مسجد، جدا از بدنه اص

هشت ستون فلزی مایل که در شبستان خودنمایی می کنند، 

 ( 3411)نعیمی و همکاران،  (3)شکل شماره ایستاده است. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 (3413: )پرتو و همکاران، مأخذ( مسجد دانشگاه تهران. 3شکل شماره 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 (1376،12: )حمیدی،مأخذها در جغرافیای شهری تهران. قنات نقشه( 1شکل شماره 

 

( عناصر کالبدی مسجد دانشگاه تهران.  2جدول شماره   

عناصر  ردیف

 کالبدی

 تصویر هویت قدسی مشخصات

وحدت 

)تقارن، 

محور 

 بندی(

 شفافیت تعادل رمز پردازی

گنبد کروی با خیز کم و  گنبد 1

متفاوت از با فرمی 

 مساجد سنتی

در محور 

قبله، 

متقارن، 

 مرکز گرا

اشاره به آسمان 

 و عالم متعالی

بیان تعادل 

از طریق 

فرم محدب 

 گنبد

رعایت نسبی در 

مقایسه با گنبد 

های جناغی با 

  خیز زیاد
مناره ها از جنس سنگ  مناره 2

مرمر سفید که در جداره 

های فوقانیشان کتیبه 

هایی با خطوط ثلث 

 نمایان است.

متقارن، به 

موازات 

 محور قبله

عروج آسمانی 

از طریق فرم و  

نوشته الملک 

 الله بر فراز آنها

بیان تعادل 

از طریق 

فرم و تقارن 

 و رنگ

شفافیت فرمی و 

 فضایی
 

 
 

 

 



 

 

 

 فصلنامه مطالعات فضا و مکان 3441، تابستان  78-87، صص.4، شماره 2دوره 

 ه دانشکده معماری و شهرسازی واحد تهران مرکزیفصلنام                                                                                      دانشگاه آزاد اسلامی استان تهران  08 

سی
قد

ت 
وی

ی ه
حیا

ر ا
د ب

کی
 تأ

ه با
کی

 تر
ن و

یرا
ر ا

اص
 مع

جد
سا

ه م
ند

ده
ل 

کی
تش

ی 
بد

کال
صر 

عنا
ل 

حلی
و ت

سه 
قای

  م

 

شبستان  3

)گنبد 

 خانه(

فضای گنبد خانه 

دارای دو ساختار 

مجزا است که 

معماری بخش 

مکعب، منظم و کم 

تزئین است و در 

مقابل، معماری لایه 

گنبد، پر نقش و نگار 

از کتیبه هایی با 

خطوط ثلث و به 

شکل خیمه می 

 باشد.

تقارن فضایی از 

طریق فرم، 

رنگ، نور، 

هندسه، 

تزئینات، محور 

قرار گیری 

ورودی 

 شبستان

فرم مربع نمایانگر 

آرامش و سکون و 

زمین و فرم دایره وار 

سقف، اشاره به آسمان 

 و عالم لایتناهی

ایجاد حس 

تعادل از طریق 

ستون های 

شبستان، 

تزئینات، رنگ، 

هندسه، نور، 

 سلسله مراتب

ایجاد شفافیت 

از طریق فرم 

مربع شبستان 

های گذشته و 

فرم سقف آن 

 )گنبد(

 

 

فضای محراب در  محراب 4

یکی اضلاع رو به 

قبله، مربع شکل 

گنبد خانه است ولی 

در نمای خارجی 

 عیان نیست.مسجد، 

سلسله مراتب 

ورود به 

شبستان از 

طریق محور 

 اصلی )قبله(

قرار گرفتن محراب در 

سطحی پایین تر از 

سطح شبستان)خلوت 

 انسان با خدا(

ایجاد تعادل از 

طریق فرم و 

 رنگ

عدم شفافیت 

در نمای 

مسجد، 

شفافیت واضح 

در داخل از 

طریق فرو 

رفتگی در سطح 

و تزئینات در 

 دیوار

 

 

 

میانسرا  5

 )حیاط(

حیاط علاوه بر اینکه 

نقش واسط بین 

فضای بیرون و گنبد 

خانه را دارد، از 

طرفی در راستای 

محور قبله قرار گرفته 

 است، درون گرا.

فرم مربع شکل 

حیاط دارای 

تقارن در محور 

عمودی اصلی 

)قبله(، مرکز 

 گرایی )وحدت(

نقطه عطف هم 

پیوندی فضاهای 

 مسجد

ایجاد تعادل از 

طریق فرم 

هندسی و 

 ورودی ها

ایجاد شفافیت 

بر اساس 

قابلیت مرکز 

تجمع، فضای 

ارتباطی، قرار 

گرفتن در محور 

  اصلی قبله

سه ضلع حیاط  رواق 6

مسجد توسط رواق 

احاطه شده که واسط 

حیاط و فضای 

بیرونی می باشد و به 

نوعی نقش سردر را 

 هم ایفا می کنند.

تأکید بر محور 

ز ااصلی )قبله( 

طریق فرم قرار 

گیری در سه 

 جهت

تأکید بر محور قبله 

)سیر سلوک(، وجود 

آیات الهی بر پیشانی 

 رواق ها

ایجاد تعادل از 

طریق فرم 

هندسی و نحوه 

 قرارگیری

اقتباس شفاف 

از نمونه های 

 سنتی

 

کتیبه نویسی در  کتیبه 7

جداره ستون های 

زاویه دار گنبد خانه، 

محراب، پیشانی رواق 

و قسمت فوقانی ها 

مناره های مسجد با 

خطوط ثلث اجرا 

 شده است.

ذکر آیات الهی 

در قسمت های 

شاخص، تأکید 

بر محور قبله و 

 وحدانیت

استفاده از کتیبه 

نویسی برای ذکر آیات 

الهی و خالق هستی، 

 ایجاد فضای روحانی

ایجاد تعادل از 

طریق استفاده 

در قسمت های 

شاخص به 

صورت متقارن و 

ینه رنگی با زم

 هم سان

اقتباس شفاف 

از نمونه های 

سنتی با نمود 

در عناصر 

 کالبدی مسجد

 

 



 

 

 
 ریحانه مطلب زاده، ساهره مهرابیان فصلنامه مطالعات فضا و مکان

 دانشگاه آزاد اسلامی استان تهران                                                                                      فصلنامه دانشکده معماری و شهرسازی واحد تهران مرکزی  07 

ت قدسی
ی هوی

ی تشکیل دهنده مساجد معاصر ایران و ترکیه با تأکید بر احیا
 مقایسه و تحلیل عناصر کالبد

 مسجد الغدیر

مسجد الغدیر در بلوار میرداماد تهران، در سایتی مستطیل 

متر و با طرح جهانگیر مظلوم یزدی،  11*3152شکل به ابعاد 

خورشیدی ساخته شد. )فاز  3116و  3111بین سال های 

خورشیدی به اتمام رسید.( مسجد  3166نهایی طرح، در سال 

وزه ای رالغدیر، بنایی پوشیده از آجر با تزئیناتی از کاشی فی

است. موانع تحمیل شده از جمله: فشردگی سایت از طرفی و 

وجود ساختمان ها از طرف دیگر، معمار را بر آن داشت تا گنبد 

خانه مسجد را رو به جنوب و به طرف بلوار میرداماد و تسهیلات 

عمومی را رو به شمال که از قسمت ساختمان های مسکونی 

سعود، )بانی مشد، قرار دارد. بافت سایت به آسانی قابل وصول با

 21وجهی به ارتفاع  32حجم اصلی مسجد، منشوری  (3111

متر بوده که بدون عقب نشینی زیاد نسبت به خیابان اصلی 

جنوبی قرار گرفته و کاملا از ساختمان های اطراف خود متمایز 

گنبد شبستان به ( 3113)مهدی نژاد و همکاران، شده است. 

کل های منظم هندسی که به تدریج از شکل مجموعه ای از ش

دوازده ضلعی به هشت ضلعی، شش ضلعی و سرانجام دو مربع 

)خان و  (2)شکل شماره کاهش می یابد، طراحی شده است. 

 (3126همکاران، 

 

 

 

 (3413: )پور حسنعلی زاده، مأخذ( نمای مسجد الغدیر. 2شکل شماره 

 

 

 

 

 

 

 

( مسجد1شکل شماره   

( معرفی عناصر کالبدی مسجد الغدیر تهران.  3جدول شماره   

 عناصر ردیف

 کالبدی

 تصویر هویت قدسی مشخصات

وحدت 

)تقارن و 

 محور بندی(

 شفافیت تعادل رمز پردازی

گنبد به شکل مجموعه ای از  گنبد 1

شکل های منظم هندسی که 

به ترتیب از دوازده ضلعی، 

هشت ضلعی و شش ضلعی به 

دو مربع در مرکز ختم شده 

است که با نمونه های سنتی 

 متفاوت است.

ایجاد وحدت 

از طریق 

کاسته شدن 

تعداد و طول 

اضلاع بر فراز 

 گنبد 

اشاره به 

دوازده امام 

شیعیان و در 

نهایت خالق 

 هستی 

ایجاد تعادل 

از طریق 

اشکال 

منتظم 

دوازده، شش 

و چهار 

 وجهی

ایجاد شفافیت 

از طریق اوج 

گرفتن گنبد و 

 مرکز گرایی

 

 



 

 

 

 فصلنامه مطالعات فضا و مکان 3441، تابستان  78-87، صص.4، شماره 2دوره 

 ه دانشکده معماری و شهرسازی واحد تهران مرکزیفصلنام                                                                                      دانشگاه آزاد اسلامی استان تهران  05 

سی
قد

ت 
وی

ی ه
حیا

ر ا
د ب

کی
 تأ

ه با
کی

 تر
ن و

یرا
ر ا

اص
 مع

جد
سا

ه م
ند

ده
ل 

کی
تش

ی 
بد

کال
صر 

عنا
ل 

حلی
و ت

سه 
قای

  م

 

گنبد  2

 خانه

دارد، گوشه  32گنبد خانه 

 6در اضلاع مقابل محراب، 

بالکن تعبیه شده که 

 شبستان بانوان می باشد.

ایجاد وحدت 

و تقارن از 

طریق فرم 

هندسی 

دوازده 

 وجهی

اشاره به دوازده 

امام شیعیان از 

طریق دوازده 

وجه شبستان، 

استفاده از نور 

 گیر های متعدد

ایجاد تعادل از 

طریق فرم 

هندسی، رنگ 

زمینه، نورگیر 

 های متعدد

ایجاد شفافیت 

از طریق 

 هندسه فضایی

 
محراب به صورت برجسته  محراب 3

از حجم اصلی بنا جدا شده، 

فضای محراب در جهت قبله 

در یکی از اضلاع شبستان 

 قرار گرفته است.

شاخص 

بودن فضای 

محراب در 

نما و تأکید 

 بر محور قبله

سیر از کثرت به 

وحدت از طریق 

شاخص بودن 

محراب در فضای 

نمای خارجی و 

 داخلی

ایجاد تعادل از 

طریق کتیبه 

نویسی و فرم 

هندسی 

 محراب

شفافیت در 

نمای مسجد از 

طریق برون 

زدگی و در 

داخل گنبد 

خانه به شیوه 

 معمول
 

ورودی  4

 )سردر(

عدم وجود سردر شاخص، 

محوطه مسجد از طریق 

نرده های فلزی از خیابان 

جدا شده، کیفیت ورودی 

 ضعیف

عدم رعایت 

سلسله 

مراتب 

ورودی و 

تقارن و 

 محور بندی

 کیفیت ضعیف کیفیت ضعیف کیفیت ضعیف

 

میانسرا  5

 )حیاط(

در ضلع جنوبی بنا )ورودی 

اصلی(: رابط خیابان و بنا، 

پله می باشد و در حقیقت 

فضایی برای اجرای پله، 

 لحاظ شده است.

کیفیت 

 ضعیف

  کیفیت ضعیف کیفیت ضعیف کیفیت ضعیف

 
در ضلع شمالی بنا )ورودی 

فرعی(: حیاط مسقفی وجود 

دارد که در قسمت میانی 

آن، آبنمایی به شکل شمسه 

 تعبیه شده است.

مرکز گرایی 

از طریق 

 آبنما

از طریق فرم 

هندسی و وجود 

حوضی به شکل 

 شمسه

ایجاد تعادل از 

طریق حوض 

در مرکز و فرم 

 هندسی

 شفافیت نسبی

 

 

 

 

 

 

 

 

 

کتیبه نویسی در نمای بنا و  کتیبه 6

همچنین در قسمت داخلی 

اجرا شده،کتیبه محراب به 

وسیله کاشی کاری و 

خطوط کوفی بنایی، 

شاخص تر از بقیه قسمت 

 های داخلی اجرا شده است.

وجود تقارن 

در استفاده 

فضایی 

کتیبه 

 نویسی

ذکر آیات الهی و 

اسامی خداوند 

متعال در عناصر 

 کالبدی مسجد

تعادل از ایجاد 

طریق استفاده 

فضایی کتیبه 

نویسی و رنگ 

 زمینه

شفافیت از 

طریق رنگ 

 زمینه کتیبه

 

 



 

 

 
 ریحانه مطلب زاده، ساهره مهرابیان فصلنامه مطالعات فضا و مکان

 دانشگاه آزاد اسلامی استان تهران                                                                                      فصلنامه دانشکده معماری و شهرسازی واحد تهران مرکزی  84 

ت قدسی
ی هوی

ی تشکیل دهنده مساجد معاصر ایران و ترکیه با تأکید بر احیا
 مقایسه و تحلیل عناصر کالبد

 مسجد شاکرین استانبول

مسجد شاکرین با مساحت ده هزار مترمربع و ظرفیت حدود 

میلادی توسط خسرو تایلار و  2111پانصد نمازگزار در سال 

زینب فضیلی اوقلو طراحی و ساخته شد. مسجد دارای 

فضاهایی چون پارکینگ اختصاصی، نمایشگاه فرهنگی و هنری 

 می باشد. طراحی پیچیده، استفاده از فناوری های نو، مواد و

مصالح ساختمانی جدید و فضاهای خدماتی همچنین استفاده 

از بخش نمازخانه بانوان به صورت سالن بزرگ و مجزا از ویژگی 

 (1)شکل شماره های منحصر به فرد این مسجد می باشد. 

 (3111)حداد  و همکاران، 

 

 

 

 (1385: )حداد و همکاران، مأخذ( مسجد شاکرین استانبول. 3شکل شماره 

 

 

 

 

 

 

 (1411حسنعلی زاده،  پور: )مأخذ. نمای مسجد الغدیر( 2شکل شماره 

 

مسجد شاکرین استانبول( عناصر کالبدی  4جدول شماره   

عناصر  ردیف

 کالبدی

 تصویر هویت قدسی مشخصات

وحدت )تقارن 

 و محوربندی(

رمز 

 پردازی

 شفافیت تعادل

گنبد کروی شکل مدرن   گنبد 1

و تبعیت از فرم سنتی 

مساجد عثمانی، استفاده 

از کامپوزیت آلومینیوم 

 )مصالح مدرن(

ایجاد حس 

وحدت و تقارن 

از طریق فرم 

 کروی گنبد

اشاره به 

عالم 

متعالی، 

سیر از 

کثرت به 

 وحدت

ایجاد 

تعادل از 

طریق فرم 

هندسی و 

پوشش 

 گنبد

اقتباس از فرم 

های سنتی به 

 صورت شفاف

 

 
 

تبعیت از فرم سنتی  مناره 2

مساجد عثمانی به سبکی 

نو با استفاده از بتن، 

مناره با  2سنگ و فلز،  

 متر 11ارتفاع 

وجود تقارن و 

تأکید بر محور 

اصلی قبله در 

انتظام فضایی 

 مناره ها

اشاره به 

سمت 

آسمان 

 )نور( 

بیان تعادل 

از طریق 

رنگ، 

انتظام 

 فضای

شفافیت فرمی 

 و فضایی

 

 

 

 
 

 

 



 

 

 

 فصلنامه مطالعات فضا و مکان 3441، تابستان  78-87، صص.4، شماره 2دوره 

 ه دانشکده معماری و شهرسازی واحد تهران مرکزیفصلنام                                                                                      دانشگاه آزاد اسلامی استان تهران  83 

سی
قد

ت 
وی

ی ه
حیا

ر ا
د ب

کی
 تأ

ه با
کی

 تر
ن و

یرا
ر ا

اص
 مع

جد
سا

ه م
ند

ده
ل 

کی
تش

ی 
بد

کال
صر 

عنا
ل 

حلی
و ت

سه 
قای

  م

 

فضای مکعب شکل که در  گنبدخانه 3

قسمت های فوقانی آن از طاق 

های سنتی به سبکی نو، اجرا 

شده است، دارای بالکن به 

 عنوان نمازخانه بانوان

فضای مربع 

شکل دارای 

وحدت، 

تقارن و 

 محور بندی

شکل مربع 

نشانه سکون و 

آرامش، شکل 

مدور سقف و 

 طاق ها مرکزگرا

اشاره به آسمان 

 و وحدت وجود

ایجاد تعادل از 

طریق فرم 

هندسی کف و 

سقف و 

همچنین رنگ 

و موقعیت 

فضایی 

 تزئینات

شفافیت از 

طریق فرم 

هندسی اقتباس 

شده از مساجد 

  عثمانی

فضای محراب توسط خطوط  محراب 4

منحنی شکلی که در سقف نیز 

اجرا شده، تعریف شده و برای 

از رنگی شاخص تر بودن آن 

متفاوت )نیلی( استفاده شده 

 است.

دارای تقارن 

 و وحدت

شاخص بودن 

محراب از طریق 

رنگ و فرم 

اشاره به 

 وحدانیت 

ایجاد تعادل از 

طریق فرم و 

رنگ شاخص 

 در محور قبله

شفافیت فضایی 

در داخل 

شبستان از 

طریق فرم 

هندسی و رنگ 

 شاخص

 

 

 

میانسرا  5

 )حیاط(

د گنبحیاط نقش واسط فضای 

خانه و فضای بیرون را بر عهده 

دارد، همچنین دسترسی به 

فضاهای خدماتی دیگر، به 

شکل مربع، استفاده از عنصر 

آب و فلزی کروی شکل در 

میان آب برای انعکاس بنای 

 مسجد در آن، درون گرا.

دارای تقارن 

و دو محور 

اصلی 

تقسیمات 

که محور 

اصلی در 

راستای قبله 

 می باشد.

نشان فرم مربع 

از آرامش و 

سکون، استفاده 

از رنگ سفید 

نشان دهنده 

 خلوص

ایجاد تعادل از 

طریق فرم 

هندسی، 

تزئینات و 

 رنگ

شفافیت فضایی 

اقتباس شده از 

فرم های سنتی 

 مساجد عثمانی

 

سه ضلع حیاط توسط رواق،  رواق 6

احاطه شده که به محور اصلی 

قبله اشاره می کند و  نقش 

فضای واسط بین حیاط و 

 بیرونی را دارد.

داران تقارن 

و تأکید بر 

 محور قبله

نشان از کثرت 

به وحدت از 

طریق فرم 

هندسی و 

ستون ها و 

 سقف

ایجاد تعادل از 

طریق ریتم، 

رنگ، تزئینات 

 و فرم هندسی

شفافیت فضایی 

از طریق اقتباس 

از فرم مساجد 

 سنتی

 

 

 

 

 

داخل گنبد با آیاتی از سوره  کتیبه 7

فاطر به صورت الملک و 

برجسته از سنگ کار شده 

است، همچنین از کتیبه های 

طلا کاری شده با آیات قرآن و 

اسماء مبارک از خداوند  11

 استفاده شده است.

دارای تقارن 

و ایجاد حس 

وحدت از 

طریق جا 

نمایی 

فیزیکی 

کتیبه ها و 

رنگ های 

 استفاده شده

استفاده از رنگ 

سفید نشان از 

خلوص و رنگ 

طلایی که نشان 

از فلز گرانبها 

می باشد نشان 

 از عالم روحانی 

ایجاد تعادل از 

طریق جا 

نمایی فیزیکی 

 و رنگ

شفافیت و 

شاخص بودن از 

طریق رنگ و 

 ریتم قرار گیری

 

 



 

 

 
 ریحانه مطلب زاده، ساهره مهرابیان فصلنامه مطالعات فضا و مکان

 دانشگاه آزاد اسلامی استان تهران                                                                                      فصلنامه دانشکده معماری و شهرسازی واحد تهران مرکزی  82 

ت قدسی
ی هوی

ی تشکیل دهنده مساجد معاصر ایران و ترکیه با تأکید بر احیا
 مقایسه و تحلیل عناصر کالبد

 مسجد وادی سبز استانبول

مترمربع توسط  2131این مجموعه که در زمینی با مساحت 

میلادی مورد بهره  2131عدنان کازما اوغلو طراحی و در سال 

برداری قرار گرفت. در روند طراحی این مسجد از دایره به 

عنوان فرم اصلی دو بعدی و سه بعدی استفاده شده است که 

ا دایره ای نماد جاودانگی ر»نمایانگر جهان و جاودانگی است؛ 

و در عین حال دایره نماد وحدت « پیچ خورده شکل می دهد

 211نیز می باشد. مسجد دارای شبستان مردانه با ظرفیت 

نفر به صورت بالکن در داخل  311نفر، شبستان زنانه با ظرفیت 

گنبد خانه، سالن همایش، حیاط، کتابخانه، میدان و دیگر 

گرفته از مساجد فضاهای خدماتی می باشد که طرح آن بر

 (4)شکل شماره سنتی عثمانی، با رویکردی مدرن می باشد. 

 (2131)اونی، 

 

 

 (adnankazmaoglu.com: )مأخذ( مسجد وادی سبز. 4شکل شماره 

 

 

 

 

 

 

 

 (1385حداد و همکاران، : )مأخذ. مسجد شاکرین استانبول( 3شکل شماره 

 

( عناصر کالبدی مسجد وادی سبز. 5جدول شماره   

عناصر  ردیف

 کالبدی

 تصویر هویت قدسی مشخصات

وحدت 

)تقارن و 

 محوربندی(

 شفافیت تعادل رمز پردازی

تلفیق دو نیم کره با  گنبد 1

مرکزی واحد به عنوان 

فضای اصلی 

 -مسجد)شبستان(

تبعیت از فرم گنبد 

 مساجد عثمانی

ایجاد وحدت و 

تقارن از طریق 

 فرم 

از طریق فرم، 

نورگیر ها و رنگ 

اشاره به وحدت و 

عروج آسمانی، از 

طریق جانمایی کره 

ها)کره بزرگتر:عالم 

معنوی( اشاره به 

گذر از عالم مادی 

 به عالم معنوی

ایجاد 

تعادل از 

طریق 

نور گیر 

ها، 

نورگیر 

ها و 

 رنگ

شفافیت با 

اقتباس از 

فرم های 

مساجد 

عثمانی با 

  زبانی نو 

تک مناره، استفاده از  مناره 2

سنگ مرمر سفید، 

تبعیت از فرم مدادی 

شکل با ردیف بالکن 

مناره های مساجد 

 عثمانی

اشاره به 

عدم وحدت و 

رعایت تقارن با 

 تک مناره

اشاره به نور و 

آسمان از طریق 

 فرم و رنگ

عدم 

تعادل در 

جا 

گیری، 

فرم به 

تنهایی 

دارای 

 تعادل 

شفافیت 

 فرمی 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 فصلنامه مطالعات فضا و مکان 3441، تابستان  78-87، صص.4، شماره 2دوره 

 ه دانشکده معماری و شهرسازی واحد تهران مرکزیفصلنام                                                                                      دانشگاه آزاد اسلامی استان تهران  81 

سی
قد

ت 
وی

ی ه
حیا

ر ا
د ب

کی
 تأ

ه با
کی

 تر
ن و

یرا
ر ا

اص
 مع

جد
سا

ه م
ند

ده
ل 

کی
تش

ی 
بد

کال
صر 

عنا
ل 

حلی
و ت

سه 
قای

  م

 

گنبد  3

 خانه

فضایی مدور که دارای 

بالکن می باشد با فرشی به 

رنگ درخت زیتون و 

نورگیر هایی خطی رو به 

 بالا

هندسه فضایی 

مرکزگرا 

)وحدت(و دارای 

تقارن فضایی در 

کف و سقف 

گنبدی در دو 

 طرف محور قبله

از طریق هندسه فضایی 

به اصل وحدت، از 

طریق نورگیرها تأکید 

بر عالم روحانی، از 

طریق سقف تأکید بر 

آسمان، از طریق رنگ 

 بنا تأکید بر خلوص

ایجادد 

تعادل از 

طریق 

هندسه 

 فضایی 

شفافیت از 

طریق 

س از اقتبا

الگوهای 

مساجد 

سنتی 

 عثمانی

 

به صورت برجسته در  محراب 4

نمای مسجد عیان می 

باشد که به منظور تأکید 

بیشتر بر آن؛ طرفین 

محراب از سمت داخل و 

خارج مسجد با نور خطی 

 واضح تر شده است.  

دارای تقارن 

فرمی و فضایی، 

محور اصلی 

سلسله مراتب 

 ورودی

تأکید به اصل کثرت به 

وحدت، از طریق رنگ 

سفید اشاره به خلوص، 

از طریق رنگ طلایی 

اشاره به ارزشمندی 

عالم معرفت، از طریق 

نورگیر های اطراف 

اشاره به عالم معرفت و 

 نور

ایجاد 

تعادل از 

طریق فرم 

هندسی، 

رنگ، 

 نورگیرها

شفافیت 

فضایی و 

 فرمی

 
 

 

میانسرا  5

 )حیاط(

تلفیق میدان و حیاط 

ورودی سالن همایش؛ به 

سبک معماری دوره 

عثمانی به عنوان مرکز 

تجمع، وجود حوض آب 

در سمت رو به قبله بنا، 

تفکیک حیاط مسجد از 

حیاط سالن همایش 

 توسط پله، برون گرا

عدم تقارن،  

کشیدگی فضایی 

در محور عمود بر 

 قبله

جا نمایی حوض ها 

نسبت به ورودی و قبله 

 تأکید بر گذر از عالم

مادی به معنوی، 

استفاده از رنگ سفید 

نشان از خلوص عالم 

 معنویت

ایجاد 

تعادل 

نسبی از 

طریق فرم 

 هندسی

شفافیت 

 نسبی

 

تعبیه رواق در قسمت  رواق 6

 ورودی سالن همایش
تأکید به سلسله مراتب  تقارن فرمی 

 ورودی

تعادل 

 فرمی

عدم 

شفافیت از 

لحاظ 

سلسله 

مراتب 

ورودی 

 شبستان 

 

 



 

 

 
 ریحانه مطلب زاده، ساهره مهرابیان فصلنامه مطالعات فضا و مکان

 دانشگاه آزاد اسلامی استان تهران                                                                                      فصلنامه دانشکده معماری و شهرسازی واحد تهران مرکزی  84 

ت قدسی
ی هوی

ی تشکیل دهنده مساجد معاصر ایران و ترکیه با تأکید بر احیا
 مقایسه و تحلیل عناصر کالبد

 

 تحلیل یافته ها
تحلیل هویت قدسی عناصر کالبدی نمونه و  مقایسه

موردی ها

استفاده از فلز طلایی  هکتیب 7

رنگ برای کتیبه 

نویسی در محراب، 

نورگیر های گنبد 

خانه، رواق ورودی 

سالن همایش، حیاط، 

منبر، سقف گنبد 

 خانه

کتیبه های 

داخل فضای 

گنبد خانه 

دارای تقارن و 

 محوریت 

ایجاد فضای 

روحانی و ذکر 

 و اسماء الهیآیات 

ایجاد 

تعادل در 

فضای 

داخلی و 

 خارجی 

دارای 

شفافیت به 

 سبکی نو

   

 

( مقایسه هویت قدسی عناصر کالبدی مسجد دانشگاه تهران، مسجد الغدیر، مسجد شاکرین، مسجد وادی سبز. 6جدول شماره   

 ارکان هویت قدسی عناصر کالبدی نمونه های موردی ردیف

وحدت )تقارن و محور 

 بندی(

 شفافیت تعادل رمز پردازی

1  

 

 

 

مسجد دانشگاه 

 تهران

 نسبی دارد دارد دارد گنبد

 دارد دارد دارد دارد مناره

 دارد دارد دارد دارد شبستان

 دارد دارد دارد دارد ایوان و رواق

 نسبی دارد دارد دارد محراب

 ندارد ندارد ندارد ندارد ورودی )سردر(

 دارد دارد دارد دارد حیاط )میانسرا(

 دارد دارد دارد دارد کتیبه

2  

 

 

 تهرانمسجد الغدیر 

 دارد دارد دارد دارد گنبد

 ندارد ندارد ندارد ندارد مناره

 دارد دارد دارد دارد شبستان

 ندارد ندارد ندارد ندارد ایوان و رواق

 دارد دارد دارد دارد محراب

 ندارد ندارد ندارد ندارد ورودی )سردر(

 نسبی نسبی نسبی نسبی حیاط )میانسرا(

 دارد دارد دارد دارد کتیبه

مسجد شاکرین  3

 استانبول

 دارد دارد دارد دارد گنبد

 دارد دارد دارد دارد مناره

 دارد دارد دارد دارد شبستان

 دارد دارد دارد دارد ایوان ورواق

 نسبی دارد دارد دارد محراب

 ندارد ندارد ندارد ندارد ورودی )سردر(

 دارد دارد دارد دارد حیاط )میانسرا(

 دارد دارد دارد دارد کتیبه

 



 

 

 

 فصلنامه مطالعات فضا و مکان 3441، تابستان  78-87، صص.4، شماره 2دوره 

 ه دانشکده معماری و شهرسازی واحد تهران مرکزیفصلنام                                                                                      دانشگاه آزاد اسلامی استان تهران  87 

سی
قد

ت 
وی

ی ه
حیا

ر ا
د ب

کی
 تأ

ه با
کی

 تر
ن و

یرا
ر ا

اص
 مع

جد
سا

ه م
ند

ده
ل 

کی
تش

ی 
بد

کال
صر 

عنا
ل 

حلی
و ت

سه 
قای

  م

 

 

، نمود ارکان هویت معماری قدسی، 6جدول شمارهبا توجه به 

در مناره ها، هندسه فضایی شبستان و میانسرا، کتیبه ها و 

رواق های مسجد دانشگاه تهران با تأکید بیشتری صورت 

پذیرفته و این عناصر کالبدی که با زبانی نو مطرح شده اند در 

احقاق هدف ساخت مسجد )انجام فرایض دینی و قرابت به 

...( نقشی موثرتر را عهده دار شده اند در حالی خداوند متعال و 

که گنبد کم خیز آن در این رسالت، کم رنگ تر ظاهر شده 

است، همچنین عدم وجود ورودی شاخص در محور اصلی 

شفافیت محور قبله را کمی کاسته است، که آن را با تعبیه 

 رواق ها در سه جهت حیاط، توانسته تا حدودی جبران کند. 

در مسجد الغدیر نیز طراح از طریق گنبد با طرحی نو و شاخص 

و همچنین نمایان کردن محراب در نمای مسجد توانسته ارکان 

هویت معماری قدسی را بیان کند و عدم وجود مناره را با 

کشیدگی بنای مسجد رو به آسمان، تداعی کند در حالی که 

ترتیب نقش سردر ورودی و میانسرا در ورودی اصلی را که به 

سلسله مراتب و فضای دسترسی به دیگر فضاها دارد، حذف 

کرده و مخاطب را بدون زمینه آمادگی )سیر از ظاهر به باطن: 

از طریق سلسله مراتب سردر و حیاط و ایوان ها و در نهایت 

شبستان است( و از طریق پله هایی با فرمی ضعیف به سمت 

ه ا با تعبیه کتیبشبستان هدایت می کند و فضای روحانی ر

هایی در جداره های نما و فضاهای داخلی، ایجاد کرده است. 

وجهی آن که به ترتیب  24هندسه فضایی گنبد خانه و سقف 

وجهی کاهش می یابد و کتیبه های محراب با  4و  6، 32به 

زمینه رنگ شاخص تر توانسته هویت معماری قدسی را در 

 گنبد خانه ایجاد کند. 

رین با توجه به وجود گنبد شاخص، مناره ها، در مسجد شاک

رواق ها، میانسرا و شبستان که اقتباس شده از مساجد سنتی 

عثمانی می باشد، نمود هویت قدسی به دلیل نزدیکی فرم 

عناصر کالبدی مسجد به نمونه های سنتی، واضح تر می باشد 

 رالبته نه به منزله موفقیت یا عدم موفقیت در بیان، بلکه از نظ

ارتباط با فرم های سنتی که ذهن مخاطب پیش زمینه ذهنی 

در ارتباط با این عناصر کالبدی را دارد. اما عدم وجود سردر 

ورودی به منزله تعریف سلسله مراتب، محور اصلی مسجد را 

که در راستای قبله است را تضعیف کرده است که با تعبیه 

را پوشش رواق در سه ضلع مجاور حیاط توانسته این ضعف 

دهد. شبستان از طریق هندسه فضایی، سقف کروی با طاق 

های مدور، رنگ های کار شده و کتیبه هایش توانسته فضای 

روحانی را ایجاد کند همچنین در قسمت محراب، فرم مدور و 

رنگ متمایز، توانسته هویت را با زبانی نو و رمز پردازانه بیان 

 کند.  

نمود هویت معماری قدسی در مسجد وادی سبز از طریق 

گنبد، مناره، شبستان و محراب صورت گرفته است که طراح 

با تلفیق دو کره با ابعاد متفاوت ولی با یک مرکز واحد توانسته 

گنبد و شبستان را تعبیه کند و محراب را به صورت برجسته 

ی مسجد عیان کند. فضای شبستان نیز از طریق هندسه در نما

فضایی و ادغام دو کره در سقف، نورگیردر جداره ها، کتیبه ها 

و رنگ دیوارها و کف، هویت قدسی خود را بیان کرده است. 

محل محراب هم در نمای مسجد به صورت برجسته، مطرح 

شده و هم در فضای داخل از طریق نورگیرهای مجاورش و 

ین کتیبه ای با زمینه رنگی متمایز )طلایی( مورد تأکید همچن

قرار گرفته است. وجود کتیبه ها در داخل مسجد، صحن و 

مسجد وادی  4

 سبز استانبول

 دارد دارد دارد دارد گنبد

 دارد نسبی دارد ندارد مناره

 دارد دارد دارد دارد شبستان

 نسبی نسبی نسبی نسبی ایوان ورواق

 دارد دارد دارد دارد محراب

 ندارد ندارد ندارد ندارد ورودی )سردر(

 نسبی نسبی دارد نسبی حیاط )میانسرا(

 دارد دارد دارد دارد کتیبه

 



 

 

 
 ریحانه مطلب زاده، ساهره مهرابیان فصلنامه مطالعات فضا و مکان

 دانشگاه آزاد اسلامی استان تهران                                                                                      فصلنامه دانشکده معماری و شهرسازی واحد تهران مرکزی  80 

ت قدسی
ی هوی

ی تشکیل دهنده مساجد معاصر ایران و ترکیه با تأکید بر احیا
 مقایسه و تحلیل عناصر کالبد

ورودی سالن همایش همچنین قرار گیری بنای مسجد در 

سطح فوقانی سالن همایش و سطح خیابان هویت قدسی را 

بیشتر مورد تأکید قرارداده است. اما عدم وجود سردر ورودی، 

سله مراتب ورودی را تضعیف کرده است. شفافیت مسیر سل

ورود از سمت خیابان به داخل شبستان به دلیل قرارگیری 

ورودی شاخص سالن همایش در ابتدای سایت و همچنین 

اختلاف سطح شبستان با خیابان، ضعیف و گمراه کننده می 

باشد، در حقیقت مسیر و سلسله مراتب ورود به شبستان بر 

 مستقیم قرار نگرفته است.  روی محوری

 نتیجه گیری

با توجه به بررسی های انجام شده که در چارچوب نظری مطرح 

شد از نظر مقایسه عناصر کالبدی؛ مناره های مسجد دانشگاه 

تهران به صورت استوانه ای صاف و بدون برجستگی برافراشته 

شده در حالی که مناره های مسجد شاکرین و مناره مسجد 

ز از فرم مدادی مساجد سنتی عثمانی تبعیت کرده وادی سب

است و مسجد الغدیر فاقد مناره می باشد. گنبد نیم خیز کروی 

مسجد دانشگاه تهران از لحاظ فرم قوس با فرم قوس مسجد 

شاکرین و مسجد وادی سبز شباهت دارد در حالی که گنبد 

مسجد الغدیر از لحاظ فرمی کاملا متمایز و از خطوط شکسته 

ر قالب چند وجهی منتظم بهره برده است. هندسه فضایی د

شبستان مسجد الغدیر چند وجهی منتظم می باشد در حالی 

که شبستان مسجد دانشگاه تهران و مسجد شاکرین به شکل 

مربع و شبستان مسجد وادی سبز دایره شکل است. در مساجد 

وادی سبز و شاکرین؛ شبستان زنانه به صورت بالکن در بالای 

شبستان مردانه تعبیه شده است. هندسه فضایی میانسرای 

مسجد دانشگاه تهران و مسجد شاکرین، چهارگوش و در امتداد 

محور قبله در یک سطح می باشند اما میانسرای مسجد وادی 

سبز با اینکه به شکل چهار گوش است اما اختلاف سطح دارد 

ر وو طول کشیده آن که مسیر دسترسی به مسجد است بر مح

عمود بر قبله قرار گرفته است با این حال میانسرا در این سه 

مسجد به عنوان یکی از فضاهای اصلی و وظیفه تقسیم فضا را 

دارد با این در حالی است که در مسجد الغدیر از میانسرا به 

عنوان فضای فرعی در ضلع شمالی )پشت بنا( بهره گرفته شده 

ورودی اصلی مسجد  است هر چند که چهار گوش می باشد و

از طریق پله هایی با کیفیت بصری ضعیف صورت می پذیرد. 

هر چهار مسجد فاقد سردر ورودی می باشند. رواق در مساجد 

دانشگاه تهران و شاکرین تعبیه شده که در سه وجه حیاط قرار 

گرفته و بر محور قبله تأکید می کنند اما در مسجد وادی سبز 

رودی سالن همایش تعبیه شده که فضایی شبیه به رواق در و

تا حدودی حالت گمراه کننده برای مخاطبین مسجد است زیرا 

مسجد در طبقه فوقانی سالن همایش قرار گرفته و محور ورود 

به مسجد از طریق پله های کنار ساختمان همایش می باشد. 

هندسه فضایی محراب در داخل شبستان در مساجد دانشگاه 

ادی سبز از خطوط مستقیم و شکسته تهران و الغدیر و و

تشکیل شده است در حالی که در مسجد شاکرین به صورت 

منحنی می باشد، جایگاه محراب در نمای مسجد الغدیر و وادی 

سبز شاخص و به صورت برجسته می باشد ولی در دو مسجد 

دیگر مشخص نیست. در هر چهار مسجد بیشترین تزئینات از 

گرفته است در مسجد الغدیر با طریق کتیبه نویسی صورت 

زمینه آبی فیروزه ای و لاجوردی، در مسجد دانشگاه تهران با 

زمینه قهوه ای تیره با ولی در مساجد شاکرین و وادی سبز از 

 رنگ طلایی برای زمینه استفاده شده است.

بنابراین با توجه به دلایل ذکر شده مسجد دانشگاه تهران و 

لحاظ فرم و چیدمان فضایی عناصر  مسجد شاکرین استانبول از

کالبدی وجوه اشتراک بیشتری نسبت به دو مسجد دیگر دارند 

این در حالی است که نمود هویت قدسی در عناصر کالبدی هر 

یک از مساجد با اقتباس از مساجد سنتی اما به زبانی نو بیان 

شده است. عناصر کالبدی در مسجد دانشگاه تهران و مسجد 

نبول از منظر اینکه به نمونه های سنتی تقرب شاکرین استا

بیشتری دارند، توانسته اند یادآور نماد های گذشته در ذهن 

مخاطب باشند و طراح از این طریق بار معنوی و روحانیت فضا 

را تقویت کرده است اما در مساجد الغدیر تهران و وادی سبز 

یوه ه شاستانبول از طریق رمز پردازی در فرم عناصر کالبدی ب

ای نو تر از دو مسجد دیگر که اوج آن در گنبد های این دو 

 مسجد است، طراح به بیان هویت قدسی پرداخته است.

 

 

 

 



 

 

 

 فصلنامه مطالعات فضا و مکان 3441، تابستان  78-87، صص.4، شماره 2دوره 

 ه دانشکده معماری و شهرسازی واحد تهران مرکزیفصلنام                                                                                      دانشگاه آزاد اسلامی استان تهران  88 

سی
قد

ت 
وی

ی ه
حیا

ر ا
د ب

کی
 تأ

ه با
کی

 تر
ن و

یرا
ر ا

اص
 مع

جد
سا

ه م
ند

ده
ل 

کی
تش

ی 
بد

کال
صر 

عنا
ل 

حلی
و ت

سه 
قای

  م

 فهرست منابع:

یار، لاله. ) نادر. بخت ــنت عرفانی در (. 3131اردلان،  حس وحدت: س

 انتشارات اصفهان: خاک.، ترجمه جمید شاهرخ، معماری ایرانی

طاری،  جه احمد ع مان. خوا مانی، ای یایی کر لدین. زکر قا داودی، محی ا آ

ضا. )  سجد(. 3112علی ر سی کتیبه های م شنا سه  -گونه  مدر

ساختاری صلنامهچهار باغ اصفهان با تأکید برویژگی های   . دو ف

 ترویجی پژوهش هنر، سال هشتم، شماره پانزدهم. -علمی

نسبت معنا و شکل، تطابق (. 3113د. گرامی، سمیه. ) ایمان طلب، حام

سی نماز شنا سجد و فرم  شه معماری م صلنامه علمیاندی  -. دو ف

 پژوهشی هنر اسلامی، شماره شانزدهم.

معماری معاصــر ایران در تکاپوی بین (.  3111بانی مسعععود، امیر. ) 

 . تهران: هنر معماری قرن. چاپ چهارم.سنت و مدرنیته

حمدرضععا. پورجعفر، محمدرضععا. احمدی، فریال. صععادقی، علی بمانیان، م

ضا. ) سی در (.  3131ر بازخوانی هویت معنوی و انگاره های قد

 .11. نشریه شیعه شناسی، شماره معماری مساجد شیعی

سلامی، زبان و بیان(.  »3161بورکهارت، تیتوس. ) سعود «. هنر ا ترجمه م

 اول.رجب نیا. تهران: انتشارات سروش، چاپ 

بررسی (. 3413پرتو، شیده. نوروز برازجانی، ویدا. میر شاهزاده، شروین. )

 .مولفه های تأثیر گذار بر ادراک حس معنویت در فضای مسجد

 فصلنامه مطالعات شهر ایرانی اسلامی.

ــته بندی رویکردهای (. 3413پور احمدی، مجتبی. )  مدلی برای دس

صر از منظر ار ساجد معا سنت های فرمی به معماری م تباط با 

ساجد شیتاریخی معماری م شهر  -. مقاله پژوه فرهنگ معماری و 

 سازی اسلامی، سال هفتم، شماره دوم.

(.  3413پور حسعععنعلی زاده، فاطمه.  حسعععینعلی زاده میاندوآب، علی. ) 

ــر  ــاجد معاص تحلیل نمونه هایی از الگوی نوین معماری مس

ری و افق های هنر . همایش ملی معماری، عمران، توسععه شعهایران

 اسلامی در بیانیه گام دوم انقلاب.

مساجد،  -سبک شناسی معماری ایران(.  3112پیرنیا، محمد کریم. )

 . تهران: انتشارات سمت.مجموعه معماری ایران، دوره اسلامی

ــی مولفه های معماری در (. 3112حداد، پیمان. فروتن، محمد. ) بررس

ــر ایران: رویکردها و رو ــاجد معاص . مطالعات محیطی ش هامس

 .21هفت حصار، سال هفتم، شماره 

ــت (.  3111حداد، پیمان. فروتن، منوچهر. )  ــی تطبیقی کاربس بررس

صر ایران و ترکیه،  ساجد جامع معا سنتی در م صر معماری  عنا

شاکرین سجد  شهرک غرب و م سجد جامع  . نمونه موردی: م

 زی دانشگاهکنفرانس بین المللی مهندسی عمران، معماری و شهر سا

 استانبول ترکیه.

عوامل پس زمینه (. 3111حسععن پور، ناصععر. سععلطان زاده، حسععین. ) 

سه  صر ایران در دوران پهلوی دوم و مقای تحولات معماری معا

 .44. باغ نظر، سال سیزدهم، شماره تطبیقی آن با ترکیه

سلطان زاده، حسین. بذرافکن، کاوه. )  صر.  سی (. 3116حسن پور، نا برر

ــر تطبی عاص ماری م خارجی در تحولات مع ماران  قی نقش مع

ــال های  . دو فصعععلنامه ه.ش 1357تا  1311ایران و ترکیه در س

 .31پژوهشی مطالعات تطبیقی هنر، سال هفتم، شماره  -علمی

سجودی، فرزان. )  صلنامه مساجد معاصر(. 3126خان، حسن الدین.  . ف

 .11هنر و معماری، شماره 

سرو جردی، نرجس. محمو سعود. ) خ سجد و باز زنده (. 3111دی، م م

ــازی معانی، مفاهیو و نمادهای ایرانی ــلامی -س . مجموعه اس

مقالات همایش ملی معماری، شهر سازی و توسعه پایدار با محوریت 

 اسلامی، مشهد. -خوانش هویت ایرانی

رضعععوی پور، مریم سعععادات. ذاکری، محمد مهدی. اجباری، احسعععان. ) 

. فصلنامه اسلامی شهر تهران در گذر زمانهویت ایرانی (. 3113

 .13مطالعات ملی، شماره 

مقایســه (. 3116سععتارپور، مریم. صععحیحی، المیرا. کامدل، مهسععا. ) 

تطبیقی نقش معماری قدســی بر احیای هویت از دســت رفته 

سجد الغدیر  صفهان و م سجد امام ا سه م شر امروزی، مقای ب

سععازی اسععلامی و  . کنفرانس پژوهش های معماری و شععهرتهران

 تاریخی ایران. 

تأثیر نظام های حکومتی (. 3131سععهیلی، جمال الدین. دیبا، داراب. ) 

نه معماری ایران و ترکیه یا باغ در ظهور جنبش های ملی گرا  .

 .34نظر، سال هفتم، شماره 

خوانش هویت در رویکرد فرهنگ (. 3132سعععیدیان، سعععید علی. ) 

شهری گرایانه به تجدید حیات بافت های سوده  . مجله آیینه فر

 .31خیال، شماره 

(.  3111شعععاهرودی کلور، مرضعععیه. تقی پور، ملیحه. گریسعععت، فائزه. ) 

ــر کالبدی  ــنجش تطبیقی مولفه های حس مکان در عناص س

سجد حاج  شی: م شیراز، مورد پژوه صر  سنتی و معا ساجد  م

. دو علی، مسجد مشیر الملک، مسجد الرجا و مسجد دانشگاه

 .3اندیشه معماری، سال چهارم، شماره فصلنامه 

طاهر طلوع دل، محمد صععادق. مهدی نژاد، جمال الدین. صععادقی حبیب 

ــی مانایی ماهیت انگاره های (. 3111آباد، علی. )  ــناس باز ش

سایی  شنا سلامی ایران مبتنی بر  صیل ا سی در معماری ا قد

 . معماری شهر پایدار، سالهویت پایدار کالبد مساجد جامع ایران

 .2چهارم، شماره 

ارزیابی عوامل محیطی (. 3111عباس زاده، محمد جواد. زمانی، بهادر. ) 

ــاجد، مطالعه های  ــی در مس ــای قدس موثر بر ایجاد حس فض

سجد  شگاه تهران، م سجد دان سجد بازار تهران، م موردی: م

. مقاله پژوهشی فرهنگ معماری و شهر سازی اسلامی، الجواد تهران

 .3سال پنجم، شماره 

تحلیل نشانه شناسی صورت و معنا (. 3111علیزاده بیرجندی، زهرا. ) 

 .2. فصلنامه ادبیات و هنر دینی، شماره در معماری مساجد



 

 

 
 ریحانه مطلب زاده، ساهره مهرابیان فصلنامه مطالعات فضا و مکان

 دانشگاه آزاد اسلامی استان تهران                                                                                      فصلنامه دانشکده معماری و شهرسازی واحد تهران مرکزی  87 

ت قدسی
ی هوی

ی تشکیل دهنده مساجد معاصر ایران و ترکیه با تأکید بر احیا
 مقایسه و تحلیل عناصر کالبد

بازشععناسععی الگوی معماری (. » 3111فهندژسعععدی، محمد سعععید. ) 

 .31معماری شناسی، سال سوم، شماره «. مسجد

هدوی نژاد، محمد جواد. مشعععایخی، محمد. بهرامی، (.  3111منیره. )  م

صر سجد در معماری معا . فصععلنامه پژوهش الگوهای طراحی م

 .1های معماری اسلامی، سال دوم، شماره 

صادقی حبیب آباد، علی.)  ضا.  مهدی نژاد، جمال الدین. عظمتی، حمید ر

بررسی ساختار مساجد سنتی، معاصر و پس از انقلاب (. 3113

العه: مســجد جامع اســلامی با روش نحو فضــا، نمونه مورد مط

اصفهان، مسجد دانشگاه تهران، مسجد الغدیر، مسجد شهرک 

 .22. فصلنامه علمی مرمت و معماری ایران، سال دهم، شماره غرب

حاجی ابراهیم زرگر، اکبر.  میرزا کوچک خوشعععنویس، محمد حسعععین. 

ــلامی در (. 3411طاهباز، منصعععوره.)  ــادگی اس تبیین مفهوم س

. مقاله  ایی از معماری مساجد معاصرمعماری با بررسی نمونه ه

بر گرفته از رسعععاله دکتری  میرزا کوچک خوشعععنویس، دانشعععکده 

 معماری و شهر سازی دانشگاه شهید بهشتی.

(.  3411نعیمی، محمد رضا. حبیبی لیا لسانی، میلاد. پورمند، حسنعلی. ) 

مطالعه سیر تطور رویکردهای طراحی مساجد نو گرا در دوران 

ا تأکید بر رویکرد منطقه گرایی انتقادی، مطالعه پهلوی دوم ب

سجد  شگاه تهران، م سجد دان سجد الجواد تهران، م موردی: م

دانشــگاه جندی شــاپور اهواز، مســجد حضــرت امیر تهران، 

سجد و کانون توحید تهران . فصععلنامه علمی مرمت و معماری  م

 .11ایران.، سال دوازدهم، شماره 
Oney, Gonul. 2019. Gelenekselden Cagdasa Ozgun 

Bir Tasarim: Yesil Vadi Cami. Ege Universitesi 

Sanat Tarihi Bolumu Oneyler @superonline.com  

 


