### نگاهی به تاثیر جریان اطلاعات بر هویت مکان

چالشی بر هویت یابی ِ مکان\*

کیوان شادمان دکترای شهرسازی، عضو هیات علمی دانشگاه آزاد اسلامی زنجان \* این مقاله در راستای رساله دکتری شهرسازی نگارنده با عنوان «تاثیر جریان اطلاعات بر هویت مکان» به راهنمایی سرکار خانم دکتر فرح حبیب نگاشته شدهاست.

چکيده:

جهانی شدن حاصل **برهم خوردن نظم سنتی فضا و زمان** است که به واسطهٔ **جدایی فضا و زمان از مکان** پدید می آید؛ این فضا و زمان جدا شده از مکان، در گستره ای نامتناهی با یکدیگر ترکیب و هماهنگ شده، امکان کنش و روابط اجتماعی را در جامعه ای بسیار بزرگتر فراهم می کند. بنابراین به نظر می رسد گسترهٔ تأثیر گذاری و تأثیر پذیری جریان اطلاعات در روند جهانی شدن بر هویت شهرها و فضاها و مکان ها معطوف به انواع پیوند و رابطه بین فرد با این جامعه جهانی و جریان اطلاعات باشد که با نگاهی نو بر مقوله هویت مکان، مختصاتی جدید را بنیان می نهد.

بررسی ارتباط فرهنگ اسلامی، ارتباطات و جریان اطلاعات در روند هویتبخشی به مکانها و فضاهای شهری لازم است؛ علیرغم آنکه مفاهیمینظیر فضای مجازی، کالبد مجازی و شهر مجازی مکرراً مورد استفاده قرار گرفته است، در مرجع منسجم مدون علمیجمعآوری و تدقیق نگردیده، که این مقاله سعی دارد مفاهیمیاز این دست را که مباحث روز دنیاست تنظیم، تدوین و تبیین نماید.

مهمترین هدف پژوهش دسترسی به پایه نظری مستدل در ارتباط با تأثیرات عوامل مختلف بر هویت مکان است؛ در اصل آنچه به تغییرات کالبدی در شهر منجر می شود، حائز ویژگی هایی شده که منتج از مولفه هایی است که در عرصه فناوری های نو و نگرش جدید قابل طبقه بندی است.

واژه های کلیدی: هویت مکان، هویت بخشی، کالبد شهر، روانشناسی محیط، خاطرات جمعی

# Abstract:

Globalization as a result from the traditional chronological/spatial order collapse is occurring regarding the isolation of Space/Time from Place; this is isolated Space/Time in a infinite field get combined to prepare for possibility of interaction as a social material. Therefore it seems that, the realm of data stream influence in the globalization trend of "Urban/Space/Place" Identity is related to several connections of people and this data stream and the whole society that it is going to establish a new situation by a new vision of Place Identity Definition.

A serious look must be taken at Islamic culture and data stream influences as the main part of establish the identity of urban spaces/places; in spite of some definition such as virtual space, virtual body and virtual city look so familiar, they are not described scientifically in Persian resources. One of the aims of this article is presenting a precise research in this field.

As the most important end, this article tries to approach a theoric base for the influences and several factors concerning Place Identity.

#### مقدمه

این پژوهش در ارتباط با شناخت عوامل موثر بر هویت مکان میباشد که از جدیدترین موضوعات مورد بحث روز دنیا است. ، چنانچه تغییر هویت در مکانها یا فضاهای شهری به صورت نامناسب و رسیدن به ارزشهای نامتناسب با جامعه باشد، نیاز به بازبینی و درک دلایل این تغییرات به وجود میآید؛ همچنین بررسی ارتباط فرهنگ اسلامی، در روند هویت بخشی به مکانها و فضاهای شهری لازم است.

امروزه دنیای ما با چنان سرعتی پیشرفت میکند و مفاهیم تازه و گوناگون آنقدر سریع مطرح شده و به عرصه عمل وارد میشوند که جای تأمل و تعمق باقی نمیگذارند و ما را ناگزیر میسازند تا راهکارهایی تازه برای مسائل تازه بیابیم.

بسیاری از ارتباطات بین انسانها در محیطهای مجازی صورت می گیرد که این موضوع، تغییراتـی را در نحـوهٔ نگرش انسان به فضای اطرافش به وجود می آورد که کمرنگ شـدن مـرز بـین فضـای مجـازی و فضـای حقیقـی تغییرات و تأثیراتی را در هویت و کالبد محیط زندگی انسان پدید می آورد.

#### روش تحقيق

در عرصههایی که مباحث نظری مطرح میگردد تحلیل محتوای متون ضرورت مییابد و با استفاده از روش مقایسهای نمونههای مطرح شده، مورد بررسی قرار خواهد گرفت. با شفاف سازی متون جمع آوری شده، به استنتاج چهارچوب نظری تحقیق می پردازیم و با استفاده از ابزار به مطالعات کتابخانهای و استنتاج از نتایج پرسشنامهها و در صورت لزوم با استفاده از روش مقایسهای، نمونههایی مطرح می گردد که تغییراتی در کالبد یا هویت آنها وجود داشتهاست.

ابتدا به دیدگاه اندیشمندان در مورد مفاهیم هویت، زمان، مکان و فضا میپردازیم؛ سپس، به تحلیل و استنتاجات نظری پرداخته، عوامل شکل دهنده هویت مکان و نمونه های موضوعی را مورد مداقه قرار میدهیم و نهایتا سعی شده نتایج نهایی تحقیق با توجه به بنمایههای ابراز شده، ارائه شود.

# پیشینه تاریخی

همهٔ فرهنگها و جوامع روشهایی برای شناخت زمان، وضعیت و جایگاه فضایی خود داشته آند.جامعهای وجود ندارد که در آن افراد دارای تصور و برداشتی از آینده، حال و گذشتهٔ خود نباشند.هر فرهنگ به گونهای از نشانههای فضایی مجهز بوده که آگاهی فضایی از مکان را ممکن میسازد.

از این دیدگاه ویژگی جوامع ماقبل دورهٔ مدرن این بود که در جوامع موردنظر، زمان و فضا به واسطهٔ مکان به یکدیگر پیوند میخورند.گرچه فرهنگهای ماقبل دورهٔ مدرن روشهایی برای اندازه گیری زمان و نظم بخشیدن به فضا مانند تقویم و نقشههای ابتدایی ابداع کردند که پیشنیاز جدایی زمان و فضا بود، اما در بخش عمدهای از جمعیت دارای چنین فرهنگهایی زمان و فضا به واسطهٔ مکان به شدت با یکدیگر پیوند خورده بودند و اکثر فعالیتهای روزمره در قالب چنین زمان و فضایی صورت می گرفت.کم کم به واسطهٔ تحولات و اختراعات فنی، زمان و فضا از یکدیگر و از مکان جدا شدند.

اختراع و گسترش ساعت مکانیکی نخستین نمود فرآیند جدایی فضا و زمان بود که در نتیجهٔ چنین تحولی، دنیایی با نظام زمانی و تاریخی عام شکل گرفت که از لحاظ اجتماعی با همهٔ دنیاهای پیشین متفاوت بود.تهیهٔ نقشهٔ جهان، که در آن هیچ نقطهٔ ممتازی وجود نداشت فضا را از مکان جدا و خالی کرد و بدین ترتیب نظم و نسبت سنتی فضا- زمان بر هم خورد.

این روند ادامه داشت تا دههٔ نخستین قرن بیستم که با تحولات بسیار گسترده در کلیهٔ شئون زندگی انسان همراه بود.*گیلئین* نگارنده کتاب «فضا، زمان و معماری» در رابطه با تصور زمان اشاره میکند: «در دههٔ نخستین قرن حاضر در علم فیزیک تغییری عمیق صورت گرفت که شاید مهمترین تغییر در این علم از زمان *ارسطو* و *فیثاغورث* تا آن زمان باشد.این تغییر، بیش از همه چیز، تصور زمان را دیگرگون کرد.پیش از این دو تعبیر دربارهٔ زمان وجود داشت.نخست تعبیری عینی که زمان مستقل از اشیاء و پدیدههای دیگر بی آنکه توجه شخص بدان تأثیر کند پیش میرود.دوم تعبیری دهنی که زمان فقط به شخص بستگی دارد و به حواس او مربوط است.با آغاز نخستین دههٔ قرن نوزدهم تعبیری دیگر به وجود آمد که نتایج بسیار پراهمیت بر آن مترتب بود.نتایجی که امروز نمی تواند ناچیز و نادیده گرفته شد. در اواخر قرن بیستم با مطرح شدن دیدگاههای جدید و مباحثی نظیر جهانی شدن،که مجدداً مباحث ادراک زمان، فضا و مکان را به بحث روز با تأکید بر نظریه فشردگی زمان مطرح گردید.

با توجه به آنکه موضوع مورد بحث از جدیدترین بحثها میباشد، پایان نامه یا پژوهشی در ارتباط با تأثیر عوامل مختلف بر هویت مکان موجود نمیباشد؛ موضوع تحقیق در ارتباط با هویتیابی مکان است و از جدیدترین موضوعات مورد بحث روز دنیا است.

تحقیقات و مطالعات و پژوهشهایی که به نحوی در ارتباط با هویت مکان قابل دسترسی باشد به شرح ذیل است.

> - پدیدار شناسی مکان، رسالهٔ دکتری شهرسازی، پروین پرتوی، هنرهای زیبا -جهانی شدن ومحلی شدن، رسالهٔ دکتری شهرسازی، شهرزاد فریادی، هنرهای زیبا

> > ۱ هویت:
> >  ۱ معانی و ریشه های واژه هویت:

- درفرهنگ عمید: هویت یعنی حقیقت شی یا شخص که مشتمل برصفات جوهری اوباشد.هویت
   درلغت به معنای شخصیت،ذات،هستی ووجود ومنسوب به هو میباشد.
  - o فرهنگ دهخدا: هم معنای مشهورهویت را درمیان حکما ومتکلمان، تشخص دانسته است.
- فرهنگ معین: آنچه که موجب شناسایی شخص باشد، یعنی آنچه باعث تمایزیک فرد ازدیگری باشد.پس هویت درخلا مطرح نمی شود حتما یک خود وجود دارد ویک غیره و گرنه شناسایی معنا پیدا نمی کند.
  - ٥ فرهنگ آکسفورد به عنوان کیستی وچیستی فردازهویت یاد میکند.

هویت از نظر لغوی مصدر جعلی است.(Identity) نیز از واژه Identitus مشتق شده است که از «هو» که خود ضمیر مفرد مذکر است و «یت» تشکیل شده است و به دو معنای ظاهراً متناقض به کار میرود:۱) همسانی و یکنواختی مطلق ۲) تمایز. «هویت» در لفظ عربی برابر است با معنای «تشخّص» در فارسی، Identité فرانسه، و Identity انگلیسی که در زبان لاتین با Identitas مشخص شده و خود از ریشه Iden گرفته شده است.(م.ش.۱)

متفکران جدید، هویت را به چهار معنی بهکار میبرند: ۱\_ هویت به جهت وحدت هر چیزی اطلاق میشود.مثلا *ابن سینا* این هویت را هویت عددی مینامد. ۲ هویت به شخص یا به موجود شبیه شخص، اطلاق می شود و این هنگامی است که شخص، با وجود تغییراتی که در اوقات مختلف عارض وجود او شده اند، وحدت ذات داشته باشد.از این قبیل است وقتی می گوییم: هویت «من» و هویت فاعل.به این هویت، هویت شخصی می گویند.

۳\_ هویت، صفت دو موضوع از موضوعات فکری است، هنگامیکه این دو موضوع، با وجود اختلافات زمانی و مکانی، در یک کیفیت مشترک باشند، این هویت را، هویت کیفی یا هویت نوعی گویند.

۴ هویت، یک رابطه منطقی بین دو شیء متحد است؛ مانند هویت ریاضی یا تساوی جبری که با وجود
 ۱ختلافات ارزش حروفی که نمایانگر آنها است، همواره صادق هستند.این هویت را در منطق صوری با علامت
 (=) نشان میدهند.مثلا ب = ب یا انسان = حیوان ناطق.(م.ش.۷)

# ۲-۱- مفاهیم عام مرتبط با هویت:

هویت از جمله مفاهیم عینی است که به دنبال تعریفی علمی روان است.اگر به حوزه الهیات اسلامی و قرآن نیز مراجعه کنیم، خداوند در پاسخ به واقعیت عینی وجود اقوام، قبایل و شعوب مختلف، بر تقسیم بندی اولاد آدم به قبایل مختلف تصریح دارد و کارکرد آن را در «شناسایی» متقابل می خواند: «انا خلقناکم شعوبا و قبائل لتعارفوا...».هویت عبارت است از فرایند معناسازی براساس یک ویژگی خاص یا مجموعه به هم پیوسته ای از ویژگی های خاص که بر منابع معنایی دیگر اولویت داده می شود. *گیانز* ۱ می نویسد: هویت منبع معنا برای است و به دست آن ها از رهگذر فرایند فردیت بخشیدن ساخته می شود. با این حال، ممکن است از نهادهای مسلط نیز ناشی شود، اما حتی دراین صورت نیز هنگامی هویت خواهد بود که کنشگران اجتماعی آن ها را درونی کنند و معنای آن ها را حول این درونی سازی بیافریند.

هویت تعریفی است که فرد از خود و وجود خود میکند و به پرسشهایی چون چیستم و چه میخواهم پاسخ میدهد.و از طریق هویت به ابعاد شخصیتی خود نوعی هماهنگی و انسجام نسبی میبخشد. مهم ترین کارکرد هویت **انسجام بخشی** است. (م.ش.۴)

# ۱-۳- مفهوم هویت در حکمت و فلسفه اسلامی

پیوند دین و انسان، پیوندی دیرین و پایدار بوده، اما این رابطه، در گذر زمان چه در وجه فردی دین و چه در بعد اجتماعی آن، همواره دستخوش تغییرات چشمگیری شده است.هرچند دین نقش و عملکردی همواره یکسان نداشته، اما از نخستین جوامع انسانی تا امروز، عنصری اساسی و بنیادین از هر اجتماع انسانی را تشکیل داده و یکی از اصلیترین محورهای صف بندیها و دسته بندیها در درون جوامع یا تمایز ملل از یکدیگر بوده

<sup>1 .</sup> Anthony Giddens

است.در جهان امروز نیز، به رغم همه اختلاف نظرها، مجادلات و مبارزات، مباحث و تفسیرهای متفاوتی که از ماهیت و وظایف دین به دست داده شده، به نظر نمیرسد که از اهمیت و میزان گسترش و حضور آن در حوزههای خصوصی و عمومی زندگی بشری کاسته شده باشد.

داشتن دین و تعالی مذهبی مشترک، پایبندی و وفاداری به آن، اعتقاد و تمایل به مناسک و آیین های مذهبی فراگیر در روند شکل دهی هویت بسیار موثر است.

قرآن انسان را فقط به عنوان فرد در نظر نمی گیرد بلکه رابطه او با جمع و امتی که در آن زندگی میکند. قسمتی اساسی از هویت او در نظر گرفته شده است.

(والبته خدا در کتاب قرآن بر شما نازل کرده که هرگاه شنیدید آیات خدا {درجمعی} مورد انکار و ریشخند قرار می گیرد، با آنان منشینید تا به سخنی غیر از آن درآیند، چرا که در این صورت شما هم مثل آنان خواهید بود.خداوند، منافقان و کافران را همگی در دوزخ گرد خواهد آورد)۱

فرد در هر امتی که باشد بر حسب نوع موقع و مقام خود و نوع روابط خود با دیگران، از وجه جمعی ویژه ای برخوردار خواهد بود و این بخشی از وجود انسان است.

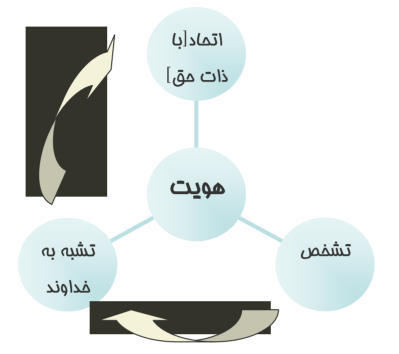
در پارهای از نحلههای مذهبی، این «اینهمانی» انسان با خدا (و نه با ذات خودش) است که هویت ساز است.در اینجا، «کیستی من»، پاسخ خود را در «من خدا هستم» (انا الحق)، که حاصل سیر و سلوکی از مرتبه «انانیت» به مرتبه «هویت» و از آنجا تا مقام وحدت بالا است، جستوجو میکند.در این حالت:

[فرد] احساس وجود دارد و در عین حال ندارد...در این حال ناگفتنی که خصیصهاش صمت و سکوت است فرد همه است و در عین حال هیچ نیست: همه است به این اعتبار که همبسته و پیوسته به کل است و هیچ نیست به این معنا که نیستی طلیعه هستی است...شخص با همه فرزندان آدم احساس خویشی میکند و دل نگران جمله کائنات است و میکوشد تا از تجربه و حال خویش در راه خیر آنان استفاده کند.

مشرب وحدت وجود موجد عقایدی از قبیل تقدم من کلی بر من فردی و اتحاد و اتصال تمام عیار فرد انسان با خداوند است...صوفیان در کار پرورش من حقیقی، من پدیداری را مانعی قطعی می شمردند.از این رو، سلوکی روحانی را سامان بخشیدند تا به یمن آن میان انسان و خدا فاصلهای نماند و با این حساب حدفاصل بین انسان و جهان نیز طی شده، راه برای عروج تا مقام نفس حقیقی یا نفس کلی هموار شود. از این منظر، هویت حقیقی آدمی، صرفا در فرایند یک «فصل و وصل»، «تمایز و تشخص» و یا یک «گسست و پیوست» شکل می گیرد: گسست از غیر خدا و پیوست به خدا.تنها از طریق فنا کردن »خود» است که می توان به تولد »خود»

۱. نساء آیه ۱۴۰

چشم داشت.تنها با تشبه و ذوب شدن در او، اتحاد با گوهر حیات، همان دیدن خداوند در هر چیز و همه چیز، و نفی فردیت است که می توان «من» شد.



مراتب هویت در اسلام،ماخذ:تهیه شده توسط نگارنده

۱–۴– مفهوم هویت در فلسفه و فرهنگ غرب

مانوئل کاستلز ۱ هویت را «فرایند ساخته شدن معنا بر پایه یک ویژگی فرهنگی یا یک دسته ویژگی های فرهنگی که بر دیگر منابع معنا برتری دارند» تعریف میکند.در نتیجه معناساز بودن هویت، بر ساخته بودن ۲ آن دلالت میکند، به این معنی که چیزی طبیعی و ذاتی و از پیش موجود نیست بلکه همیشه در حال ساخته شدن است.هویت ها همواره تولید و بازتولید میشوند.هویت از آنجا که پیوند محکمی با تفاوت دارد و تفاوت ها همیشه دربرگیرنده قدرت هستند با قدرت رابطه دارد.به عبارت دیگر هویت ها توسط جوامع، حکومت ها و نمادها ساخته میشوند و توسط خود آنها هم برای حفظ و تقویت آنها تلاش میشود.مثلاً مرزهای نژادی، جنسی، قومی و ملی که به صورت اجتماعی ساخته میشوند به هیچ وجه دارای مبناهای طبیعی برای هویت سازی نیست و نوعاً پیش فرض های قراردادی دارند.تفاوت ها هم مواره امکان و پتانسیلی برای امتناع و مقاومت ایجاد میکند. می*شل فوکو*۳ نیز در تبارشناسی انسان مدرن از قدرت انضباط آفرین سخن گفت و اینکه این قدرت میخواهد بر کل جمعیت و بدن فرد نظارت، حکومت و فرمانروایی کند، در واقع هویت را گفتمان های قدرت

<sup>1 .</sup> Manuel Castells

<sup>2 .</sup> Made

<sup>3.</sup> Michel Foucault

غالب میسازند.تحولات جهانی نیز با دگرگون کردن شرایط سنتی هویت سازی و تضعیف عوامل سنتی، فرایند هویت سازی را در جهان کنونی دشوار کرده است.(م.ش.۲۱)

*آنتونی گیدنز* در کتابهای پیامدهای مدرنیته (۱۹۹۰)، مدرنیته و هویت شخصی (۱۹۹۱) و دگرگونی در روابط نزدیک (۱۹۹۲) به مسئله " هویت " در عصر مدرن می پردازد.به اعتقاد گیدنز در جوامع مدرن، " هویت شخصی " اهمیت فزون تری می یابد.

داگلاس کلنر ۱ در شرح مراحل گذر به هویت پست مدرن، برای آن، سه مرحله قائل شدهاست:

**هویت پیش مدرن؛** در جوامع پیشمدرن (سنتی)، **هویت همواره امتماعی** بوده استو کمتر دیده شـده کـه تردیـدها و شکاندیشیمای فردی در آن فللی وارد کنند. هویت فردی،اغلب ثابت و ایستا و بر تعریف مشفصی اسـتوار بـوده کـه از سوی اسطورهما و نظامهای قانونیو تعریف شده دیرینه پشتیبانی میشده است. در این نظام ، هر کس ب**فشـی از یـک نظام فویشاوندی قدیمی** است، اندیشهما و رفتار او به **پارپوبی معـین** ممـدود مـیشوند و سـمت وسـوی زنـدگی او کموبیش مشفص است. از همین روست که پرسش و چونوچرایی دربارهمایکاه و موقعیت انسان در مهـان بـه میـان آورده نمیشود و ناگفته پیداست که وقتی چنینپرسشی به ذهن فطور نکند، هویت فردی هم نمیتواند معنا و اعتباری داشته باشد.

. هویت مدرن: در بفشی از دوران مدرن که با عصر روشنگری آغاز میشود، هویـتبـرای نفسـتین بـار بـا بمـران مواجـه میشود. در این دوران هم، مانند دوران پیشمدرن، هویتفردی بر شالوده رابطه با دیگران استوار است، از ثباتی نسـبی برفوردار است، اماتأثیرگذاریها و تأثیرپذیریها، سمتوسوی آن را چند وجهی میکند. در جوامـع پـیشمـدرن،انسـان از میلیکاه دقیق فود در قبیله و طایفه آکاهی داشت، اما مامعه مدرن، کستره وسیعتریاز قوانین اجتماعی و تعریف تازه و پردامنهتری از هویت را پیشروی او نهاد. یک نفر، همپدر بود و هـم پسـر، هـم فویشاوند بـود و هـم شهروند، هـم دانشمند بود و هم مامعهشناس و یادارای مجموعه مفصلتر یا مفتصرتری از این نقشها و امکانات اجتماعی. به تعبیر «دریدا»، شکل نوین منطق کلام مموری شروع میشود،یعنی انسانها هویت فویش را در مذف چیزی تعریف میکنند، در برابر چیزی و نه با افتلاطبا چیزی; اینکه من، آن نیستم.

هویت پست مـدرن: تردیـدی نیسـت کـه زنـدگی امتمـاعی امـروز بسـیار پیمِیـدهتـر ازدوران مدرنیتـه اسـت و گـردش پرشتابتری دارد. گسترهای از هویتهای گوناگون پیشرویانسان امروز قـرار دارد و انسـان بـا فواسـتههـا و آرزوهـایی آشنایی یافته است که در گذشته با آنبیگانه بود. موامع به سرعت تکهپـاره مـیشـوند، انسـان بایـد در فرصـتهـا و ممالهای کوتاه شماری از نقشهایی را که مداه بر دامنه و گستره آن افزوده میشود، به شکلی گذرا ایفا کند وهمین واقعیت، برفورداری از یک هویت یکپارچه را دشوار و متی ناممکن کرده است.

۱–۵–هویت از دیدگاه روانشناسی و جامعه شناسی

<sup>1.</sup> Douglas Kellner

روانشناسان هویت را از نگاه فردی و جامعه شناسان آن را از نگاه جمعی تبیین می کنند.در واقع روانشناسان معنای هویت را به ویژگی های شخصیتی و احساس فرد نسبت می دهند.در اینجا هویت عبارت است از «احساس تمایز شخصی، احساس تداوم شخصی و احساس استقلال شخصی».روانشناسان اجتماعی و جامعه شناسان معتقدند احساس هویت به واسطه دیالکتیک میان فرد و جامعه شکل می گیرد، در واقع شخصیت به صورت اجتماعی و بلاواسطه مراحل مختلف اجتماعی شدن ساخته می شود.جورج هربرت مید ا جامعه شناس معتقد است تصویری که فرد از خود می سازد و احساسی که نسبت به خود پیدا می کند بازتاب نگرشی است که دیگران نسبت به او دارند

*اریک اریکسون* ۲یکی ازجامعه شناسان معروف این مفهوم راقائل به دوبخش میداند.« اول یکی شدن باخود ودیگری مشارکت بادیگران دربعضی ازاجزای ذاتی ».اوفرایند هویت رایک سیستم کنترل میداند که مجموعه ای ازهنجارهاوناهنجارهارادرفردبوجود می آورد.استوارت هال معتقداست هویت یک رونددرحال شدن است که یک شناسنامه وعامل شناخته شدن است.برخی هویت رایک مفهوم ارتباطی میدانندکه بوسیله تشابه هاوتفاوتهابادیگران مفهوم پیدامیکند.

*ژاک لاکان*، روانکاوِ فرانسوی، با طعنه زدن به «میاندیشم، پس هستمِ» *دکارت<sup>۳</sup> می*گوید: «من وقتی میاندیشم، نیستم و آنگاه که نمیاندیشم، هستم».نگاهِ این سخن به فرد است، موضوعِ آن را میتوانیم گروههای انسانی نیز قرار دهیم: ملتها در هستیِ تاریخی خود، یعنی آنجایی که "ماهیتِ" خویش را نشان میدهند، اندیشنده نیستند.(م.ش.۱۹)

طبق تحلیلهای *ژاک لاکان* روانکاو پست مدرن فرانسوی، ناخودآگاه فرد بیانگر سوژهچند پارهای است که هویت متکثر و تغییرپذیر ایجاد میکند، اما واقعیت چندپارگی وچندگانگی هویت، بهوسیله ایدئولوژیها از نظر دور میماند.ایدئولوژی، حقیقت چندگانگیو چندپارگی را از سوژه خودآگاه پنهان میسازد و به فرد، احساسی از کلیت، وحدت و هویتیگانه میبخشد، اما سوژه، و هویت یگانه و یکپارچه از دیدگاه پساساختگرایی و پسامدرنیسم،اسطورهای بیش نیست.نه تنها هویتها چند پارهاند، بلکه تولید آنها نیز اساسا از طریق زبان ونظام

۱-۶- عوامل هویت بخش

2 . Erik Erikson

<sup>1.</sup> George H. Mead

<sup>3.</sup> Rene Descartes

۱-۱-۶- مکان و فضا

صاحبنظران حوزه هویت معتقدند در میان مؤلفه های هویت ساز، سرزمین و مکان جغرافیایی دارای نقش مهم و برجسته ای است.مکان و سرزمین به مثابه کانون علم جغرافیا است.از آنجا که همه مکانها و نواحی جهان، شبیه هم نیستند، ما شاهد تفاوت های مکانی هستیم که در واقع این تفاوت ها و هویت های گوناگون نشانی از این تفاوت ها، فلسفه علمی جغرافیارا توجیه می کند.انسان معمولاً ریشه خود را در مکان ویژه ای می جوید و به مکانی تعلق پیدا می کند که در آن آزادی، نیازهای اساسی و امنیت او تأمین شود. در نتیجه هیچ فردی مجاز و منفک از مکان خود نمی باشد (م.ش.۵)

بنابراین از این موضوع روشن که وابستگی به مکان، علایقی را در انسان به وجود می آورد و دوری از آن سبب دلتنگی، افسردگی و پاره ای از امراض می شود، چیزی جز این نکته عاید نمی شود که مکانها و سرزمین ها سرمنشأ هویت افراد و گروهها هستند.این مطلب خلاف اعتقاد عده ای است که هویت را متأثر از زمینه های روانی و اجتماعی انسانها می دانند (م.ش.۱۲).

1-8-1- زمان

زمان از دیگر عوامل هویت ساز است که بدون آن ساختن و حفظ هویت امکان پذیر نیست.از آنجا که «تداوم» یکی از عناصر مهم برای ساختن هویت است.فرد هنگامی می تواند ادعا کند هویت دارد که از تداوم خود اطمینان حاصل کند.تداوم یعنی احساس ثبات شخصیت در طول زمان.بنابراین هویت بر تداوم استوار است و تداوم هم بر زمان.بنابراین هر گونه هویت فردی و اجتماعی نیازمند تداوم فردی و اجتماعی است و چنین تداومی احساس نمی شود مگر در صورتی که یک «گذشته معنادار» وجود داشته باشد که از نظر فردی «خاطره» و از نظر اجتماعی «تاریخ» است.در جوامع سنتی زمان به خوبی از عهده کارکرد هویتی خود برمی آمد، چون مکان مند بود و محاسبه زمان محدود بود.از طرفی قبل از اختراع ساعت مکانیکی، تشخیص زمان بدون توسل به مختصات محلی و مکان غیرممکن بود.در این شرایط انسانها به راحتی خود را با گذشته معنی می داند.در جوامع سنتی، گذشته محترم شمرده می شد و هر فعالیت یا تجربه ای در چارچوب تداوم گذشته معنی می یافت.فشردگی زمانی ناشی از تحولات ارتباطی دنیای جدید (ماهواره ها، اینترنت و...) زمان را به «حال بی پایان» تبدیل می کند و نظم سنتی، می نشی بر مکان های انحصاری و تداوم های معنابخش و هویت ساز را نبود می کند.در این جا نظم سنتی میتنی بر مکان های انحصاری و تداوم های معنابخش و هویت ساز را نبود می کند.در این جا فضا و زمانی ناشی از مردم به متمایز بودن و تداوم داشت را تأمین کنند و باعث بحران هویت می شوند.(م.ش.۹)

۱-۶-۳ فرهنگ

از دید *انتونی گیدنز* فرهنگ عبارت است از " ارزش هایی که اعضای یک گروه معین دارند، هنجارهایی که از آن پیروی میکنند، و کالاهای مادی که تولید میکنند"

فرهنگ در رابطه ی مستقیم با جامعه است که فرهنگ شیوه زندگی اعضای جامعه را میگوید و مفهوم جامعه حاکی از روابط متقابل افرادی که فرهنگ یکسان دارند.

همهی معناهای مختلف فرهنگ از واژهی لاتینی Cultivate ریشه می گیرند. خود این واژه هم معناهای متعددی دارد که کشت و زرع زمین و پرورش (زنبور عسل، ماهی، کرم ابریشم و ...) از جملهی آنهاست. فرهنگ نه چنان یک شیوهی زندگی متمایز کنندهی انسان از حیوانات دیگر، بلکه یک شیوهی زندگی جمعیتی معین و متمایز کننده یگروه ها و اجتماعهای مختلف از یکدیگر است. بنابراین می توانیم از فرهنگ یک جماعت، یک ملت، یک قبیله، یک گروه مذهبی و یا حتی یک قاره سخن بگوییم. از این منظر، هر فرد خاص محصول فرهنگی خاص است که در آن زندگی می کند و امروزه این زندگی تنها در بعد مکانی معنا نمی یابد بلکه بعد مجازی ای هم یافته است که به وسیله گسترش ارتباطات از طریق رسانه ها تقویت می شود. (م.ش. ۱۰)

فرهنگ مجموعه پیچیده ای است که در برگیرنده دانستنیها , اعتقادات, هنرها , اخلاقیات, قوانین ,عادات وهرگونه توانایی دیگری است که بوسیله انسان بعنوان عضو جامعه کسب شده است.

#### ۱-۶-۴- ار تباطات

بعضی از متفکران، نظام ارتباطی را عامل اساسی تحولات اجتماعی و تاریخی وشکل گیری ذهنیت و هویتی خاص میدانند که از جمله آنها میتوان به مارشال مک لوهاناشاره کرد.*مک لوهان* (با مشخص کردن سه نظام ارتباط شفاهی، مکتوب و الکترونی درتاریخ بشر فردگرایی، عقل گرایی، تفکر انتزاعی، ملی گرایی (ناسیونالیسم) و اصلاحات مذهبی را معلول شیوه ارتباطی مکتوب و تمدن چاپ میداند.*مارک پاستر* ۲ در کتاب عصردوم رسانهها، ارتباطات مبتنی بر وسایل الکترونی را واضع تجدید صورت بندی بنیادین زبان میداند که ذهنیات را خارج از حیطه الگوی فرد معقول خود بسنده قرار میدهد.وی مینویسد: «شیوه ارتباطات مبتنی بر وسایل الکترونیک آن ذهنیت آشنای مدرن را از میدانبه در میکند و ذهنیت دیگری که بارور، منتشر و نامتمرکز است و به مثابه هویتی ناپایدار دایما مورد استیضاح قرار می گیرد، جایگزین آن میکند.(م.۳)

ادعای *پاستر* این است که گسترش فن آوریهای اطلاعاتی و بنابراین اطلاعات رسانه ای الکترونی اثرهای عمیقی بر شیوه زندگی و تفکر ما درباره خود و محیط اطراف مان برجای گذاشته، زیرا این گسترش، شبکه روابط اجتماعی ما را اصلاح کرده است.با تشریح و پرورش این اصل، او الگوی تغییر مبتنی بر انواع گوناگون »مبادله نمادین» را پیشنهاد می کند که دارای سه جزء است:

<sup>1.</sup> Marshall McLuhan

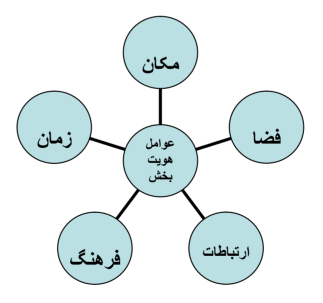
<sup>2.</sup> Mark Poster

**۱.عصر فرهنگ شفاهی**، هنگامیکه تعامل اجتماعی چهره به چهره بود.بنابراین، شیوهزندگی ثابت و بدون تغییر و شخص در درون گروه محصور، و نشانهها نماینده و منطبق با اینشیوه ثابت زندگی بودند و محصولات فکری و اجتماعی که قبلا شناخته و موردپذیرش جماعت قرار گرفته بودند از طریق دادوستد نمادین مبادله می شدند.

۲.عصر مبادله نوشتاری، که نشانهها نقش نمایندگی داشتند و در آن دوره چنین تصورمی شد که »خود» عاقل و به لحاظ فردی مسئول است.( م.ش.۱۱ )

**۳.عصر ارتباطات الکترونی**، هنگامی که نشانه ها مواد شبیه سازی های اطلاعاتی هستند وویژگی عدم نمایندگی آن ها حتمی است.در این دوره، شخص برون گرا، دارای سعه صدر و متکثر در ناپایداری دائمی است و در حرکتی مارپیچ از فرایند پیوسته شکل گیری هویت متکثر به سر می برد، چرا که جریان دلالت کننده ها بیش تر معرف سیمای دوران جدید است تانشانه هایی که اشیای معین را به نمایش می گذارند. «ارتباطات الکترونی از راه هایی مغایر با روش های نهاده ای اساسی جامعه مدرن به ذهنیت شکل خواهند داد.اگر مدرنیسم یا شیوه تولید، دلالت بر روش های می کند که هویت ها را به صورت خود بسنده معقول در می آورد، پست مدرنیسم یا شیوه اطلاع رسانی حاکی از آن روش های ارتباطی است که ذهنیات را ناپایدار، چند لایه و پراکنده می کند. (م.ش. ۱۱)

در جمعبندی کلی عوامل هویت بخش عبارتند از:



عوامل هويت بخش،ماخذ:تهيه شده توسط نگارنده

۲- زمان- مکان- فضا:

۲ -۱ - مکان

«برای ارائه بهترین تعریف از مکان در ایران می توان به تعبیر علی اکبر دهخدا استناد کرد که مکان را به محل، موضع، جای آهوان، جای بلند، جای فراخ، جایی که آب در آن جمع کنند تا صاف و روشن شود، چیزی که در آن سازند و...معنی کرده است و در واقع تعریف دهخدا را از مکان می توان یکی از انواع بی شمار دریافت از مکان در یک فرهنگ و زمان خاص برشمرد.».

دکتر سهیلا شهشهانی انسان شناس، عضو هیات علمی دانشگاه شهید بهشتی و معاون مجمع بین المللی علوم انسان شناسی و قوم شناسی : «مکان قابل شنیدن است.من به کرات به دهات سفر کرده ام.سال گذشته به یکی از دهات سیستان و بلوچستان رفته بودم و در اتاق مکعب شکلی که میان یک حیاط قرار داشت سکنی داشتم.شب که از اتاق بیرون آمدم با فاصله ای نزدیک از اتاق صداهایی که از اتاق می آمد را می شنیدم بنابراین آن اتاق شب هنگام به یک مکعب صدا تبدیل شد.بنابراین حافظه ما از بسیاری مکان ها صدایی در خاطر می سپارد.مکان همچنین قابل بوییدن است.بوی منزل مادربزرگ بوی انواع سبزی های خشک شده است و بوی نمایشگاه های هنری بوی انواع عطر ها است.

مکان قابل لمس است.تصور کنید که در ورودی میدان شهر قم ایستاده اید.چه احساسی دارید؟ در ورود به یک ورودی عظیم و از مقایسه کوچکی حضورتان در آن عظمت پر از آدم؟ شما از اندازه و وسعت مکانی همچون ورودی شهر قم را به این شکل می توانید لمس کنید.مکان دارای جنسیت است.اندرونی و بیرونی خانه های قدیمی، محیط خانه، محیط کلاس های دانشگاه های ما کاملاً دوگانه است و به زنانه و مردانه تفکیک شده است که همانا جنیست مکان است.

سکنه یک شهر به مرز قائل هستند.بر زبان آوردن این جمله که جای من کجاست، اینجا جای من است، اینجا جای کیف من است و حتی عذر خواهی کردن بابت اینکه غیرعمد جای فرد دیگری را اشغال کرده بودیم نشان می دهد که ما مکان را به رسمیت می شناسیم.مرز های انسانی در حد بسیار زیادی وابسته به جنیست و قدرت است.افرادی که صاحب مقام و قدرت بالایی هستند با نشستن در یک جای مشخص میزان قدرت خود را نشان می دهند.جای بالاتر یعنی جای برتر.اما مرز ها در زمان های مختلف شکسته می شوند.اگر در ساعت ۱۲ ظهر در خیابان راه بروید و فردی از فاصله ۲۰ سانتی متری شما بگذرد طبیعی است اما چنانچه در ساعت ۱۲ ظهر در خیابان راه بروید و فردی از فاصله ۲۰ سانتی متری شما بگذرد طبیعی است اما چنانچه در ساعت ۱۲ نیمه شب دیگران مکان را به پرسش می گذارند؟ شاید بتوان گفت که کودکان؛ زیرا حریم ها را به خوبی نمی شناسند.کودکان ایرانی فضای خانه های ایرانی را دوست دارند زیرا وسعت دارد و فراخ است اما اگر همین فضا با میز و صندلی و کتابخانه اشغال شود کودکان آزادی خود را در آن وسعت از دست می دهند.مکان همچنین می آنان مشخص شده است.شهر تهران به مناطق جنوب، شمال، شرق و غرب تقسیم شده است.وقتی به خانه ای در شمالی ترین نقطه شهر می روید از صاحبخانه می شنوید که می گوید – تهران زیر پایتان قرار دارد \_ و این جمله بر قدرتمندی و برتری بر دیگران دلالت دارد.

۲-۲- زمان

زمان به طور روزمره در غرب همچون خط و به صورت روبانی است.از نقطه ای آغاز می شود و خط وار ادامه می یابد.اما در طول خط به سال و ماه و هفته و روز و ساعت و دقیقه و ثانیه منقطع می شود.متاسفانه در ایران برخلاف دیگر نقاط دنیا، زمان فاقد ارزش است.علی اکبر دهخدا در تعریف زمان از واژه های «وقت شادی، خشم، گریه، وقت را غنیمت دانستن و...» استفاده کرده است.

شهشهانی: زمان قابل بوییدن است زیرا زمان های متفاوت می تواند بوهای متفاوتی را به یاد بیاورد.زمان همچنین قابل شنیدن است.در ساعت ۱۰ شب از اتاق های خوابگاه دانشجویی می توان انواع نواهای موسیقایی را شنید.زمان جنسیت دارد زیرا بر مبنای اساطیر، روز مرد است و شب زن.در زمان های متفاوت ارتباط انسان ها با یکدیگر متفاوت خواهد بود.به هنگام وقوع جنگ و انقلاب، مهربانی مردم نسبت به یکدیگر بروز می کند.زمان همچنین با قدرت در ارتباط است زیرا افراد صاحب قدرت و موقعیت را صرفاً در زمان های خاصی می توان ملاقات کرد.با انتخاب زمان خاص می توانیم میزان احترام خود به دیگران را نشان دهیم.زمانی که برای تلفن زدن به استاد دانشگاهمان انتخاب می کنیم متفاوت از زمانی است که به مادربزرگ تلفن می زنیم.زمان با میزان دانایی و آگاهی در ارتباط است.هرچه بیشتر یاد می گیریم وقت مان کاهش می یابد و افراد با ابراز کمبود وقت، اهمیت خود را به جامعه ثابت می کنند.البته یک پزشک ایرانی به دلیل آنکه مقطعی می اندیشد به تمام بیمارانش در ساعت ۱۳۰۶ وقت می دهد و تمام بیماران همزمان می رسند و فکر می کنند که این پزشک تا چه حد دانا و ایران موفق نخواهد شد...».

۳–۲ فضا

فضا ۱ واژهای است که در زمینههای متعدد و رشتههای گوناگون از قبیل فلسفه، جامعهشناسی، معماری و شهرسازی بطور وسیع استفاده می شود.لیکن کاربرد فراوان واژه فضا به معنی برداشت یکسان از این مفهوم در تمام زمینههای فوق نیست.بلکه تعریف فضا از دیدگاهها و رشته های مختلف و در موقعیت های متفاوت قابل بررسی است.مطالعات نشان می دهد با وجود درک مشترکی که به نظر می رسد از این واژه وجود دارد، تقریباً توافق مطلقی در مورد تعریف فضا در مباحث علمی به چشم نمی خورد و این واژه از تعدد معانی نسبتاً بالایی برخوردار است و تعریف مشخص و جامعی وجود ندارد که دربرگیرنده تمامی جنبههای این مفهوم باشد.از این رو به ذکر برخی کلیات در مورد مفهوم فضا بسنده می شود.

فضا یک مقوله بسیار عام است.فضا تمام جهان هستی را پر میکند و ما را در تمام طول زندگی احاطه کرده است.فضا به محیط زیست اطراف ما احساس راحتی و امنیت می بخشد که اهمیت آن در یک زندگی لذت بخش از نور آفتاب و محلی برای آرامش کمتر نیست.هرکاری که انسان انجام می دهد، دارای یک جنبه فضایی نیز هست.به عبارتی هر عملی که انجام می شود، احتیاج به فضا دارد.دلبستگی بشر به فضا از ریشههای عمیقی برخوردار است.این دلبستگی از نیاز انسان به ایجاد ارتباط با سایر انسانها که از طریق زبان های گوناگون صورت می پذیرد، سرچشمه می گیرد.همچنین بشر خود را با استفاده از فیزیولوژی و تکنولوژی، با اشیاء فیزیکی وفق می دهد و از این طریق یک رابطه و تعادل پویا بین انسان و محیط (اشیاء)، علاوه بر ارتباط میان انسانها، بوجود گسسته تقسیم شدهاند.برای اینکه بشر بتواند به تصورات و ذهنیات خود عینیت بخشد، بایستی که این روابط را درک کند و آنها را در قالب یک مفهوم فضایی هماهنگ نماید.لذا فضا بیانگر نوع ویژهای از ایجاد ارتباط نیست، بلکه صورتی است جامع و دربرگیرنده هر نوع ایجاد ارتباط، چه میان انسانها و چه میان انسانه و محیط، و

فضا ماهیتی جیوه مانند دارد که چون نهری سیال، تسخیر و تعریف آن را مشکل مینماید.اگر قفس آن به اندازه کافی محکم نباشد، براحتی به بیرون رسوخ می کند و ناپدید میشود.فضا میتواند چنان نازک و وسیع به نظر آید که احساس وجود بعد از بین برود (برای مثال در دشتهای وسیع، فضا کاملاً بدون بعد به نظر میرسد) و یا چنان مملو از وجود سه بعدی باشد که به هر چیزی در حیطه خود مفهومی خاص بخشد.

#### ۲-۴- ارتباط فضا و مکان

نخستین وجه تمایزی که در جریان مقایسه مکان و فضا برجسته می شود، سطح انتزاع این دو مفهوم است. هر انسان دارای عقل سلیم تقریبا مکان را آسان تر از فضا درک و تجربه می کند و در مقایسه با فضا، ضرورت مکان برای زندگی فردی و اجتماعی را به سادگی احساس می کند. انسان ها حتی فضا را هم به واسطه مکان درک می کنند و فضایی جدا از مکان را غیرقابل تصور می دانند. این تفاوت در درک مکان و فضا از آن رو ناشی می شود که فضادر واقع، انتزاعی تر از امکان است.

فضا یعنی همه جا، ولی مکان جایی معین است و بی گمان تصور همه جایی باید دشوارتر ازتصور جایی معین باشد.مکان محتوا دارد، ولی فضا نوعی خلاء است و یک فضای خالی راچونان مفهومی هندسی به آسانی نمی توان تصور کرد.نکته دیگر این که مکان بسیار آسان تر ازفضا مرزپذیر و قابل تحدید است، در حالی که فضا بی مرکز است و به نامتناهی بودن گرایشدارد.همچنین، باید گفت که مکانها ثابت میمانند، ولی فضا میتواند در یک چشم به همزدنبه وسیله جت، دورنگار یا ماهواره عبور کند.(م.ش.۲۰)

فضا سطح یا حجمی است که اشیا یا پدیده ها اشغال میکنند، و آنچه آن ها را به یکدیگر مربوط میکند.در فیزیک نیوتونی زمان و مکان از یکدیگر تفکیک می شوند، بدین ترتیب فضا، معنای جایی را می یابد که اشیا در آن قرار می گیرند.اما در فیزیک مدرن (انیشتین)، فضا بر آمده از موجودیت و حرکت اشیاء یا پدیده ها است.به عبارت دیگر به اثبات رسیده است که زمان و مکان هر دو در جهان جای دارند، نه آن که جهان در زمان و مکان جای گرفته باشد.

در رویکرد سنتی به رابطهی جامعه و فضا– همچون فیزیک نیوتونی– تاریخ و جغرافیا یا زمان و مکان از یکدیگر تفکیک میشدند.

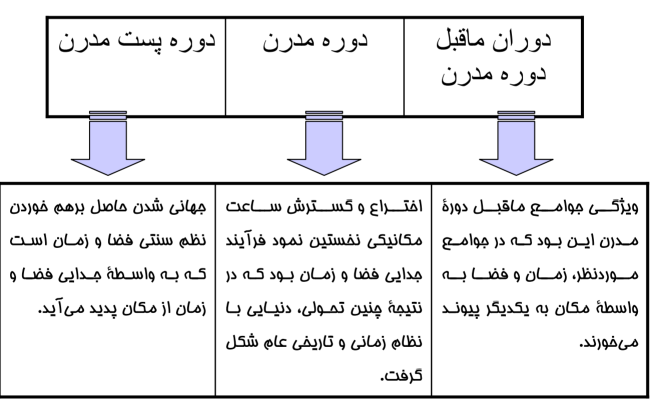
فضا در جوامع سنتی برخلاف جوامع مدرن و متأثر از انقلاب اطلاعات و ارتباطات وجهانی شدن، کاملا زیر سلطه و وابسته به مکان بود.از اینرو،فضای سنتی با قلمرو مکانی انطباق داشت و با علائم و نشانه های مکان پر می شد.اعمال و کردارهایی هم که این فضا را پرمی کردند، جملگی مکان مند بودند.این فضا، فضایی محدود برای زندگی کردن در چارچوب آن بود، نه برای حرکت کردن در گستره آن.چنان که گیدنز بیان می کند: «در چنین جوامعی فضا از مکان جدا نبود و زمان و فضا در بستر مکان به یکدیگر پیوند می خوردند»

اگر هویت را به معنای متمایز بودن، تداوم و ثبات داشتن و در جمع و با دیگران بودن بدانیم، توانایی مکان برای تأمین و حفظ هویت بیش تر از فضا است.فضا توانایی چندانی برای تأمین نیازهای هویتی ندارد.در حالی که مکان مرز پذیر و تحدید پذیر تر است، فضا مرز گریزو تحدیدنا پذیر تر است.مکان همواره به تثبیت کردن و متصلب ساختن گرایش دارد، ولی فضاامور را سیال تر و آزادتر می سازد.مکان فاصله و جدایی می آفریند و فضا نزدیکی و اختلاطرا به وجود می آورد.همچنین، از آنجا که مرز پذیری و قابلیت تحدید فضا کم تر از مکان است، فضا منازعه پذیر تر از مکان است.در واقع، به همین دلیل است که مکان قابل کنترل تر از فضا به شمار می آید.از آنجا که فضا مرز گریز است، در نتیجه نمی تواند حریمی انحصاری و نسبتا نفوذنا پذیر برای هویت ها فراهم سازد.بنابراین، فضا به آسانی به عرصه حضور و تاختو تاز هویت ها تبدیل می شود و امکان هویت یا بی منفعلانه و سنتی، کموبیش از فراهم نمی می رود.بی گمان فرای از ثبات، تصلب و کلیت یافتن، بستری امن برای هویت سازی فراهم نمی کریزان از ثبات، تصلب و کلیت یافتن، بستری امن برای هویت سازی فراهم نمی کرد.

#### ۲–۵– ارتباط زمان و مکان و فضا:

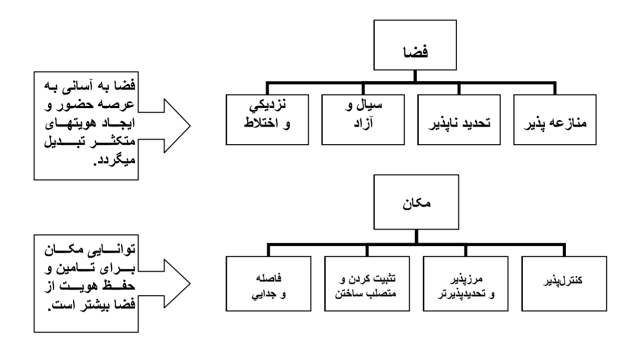
زمان در جوامع سنتی به دلیل مکانمند بودن به خوبی از عهده انجام کارویژه هویتی خودبرمی آمد.به قول گیدنز، در چنین جوامعی محاسبه و گستره زمان بسیار محدود بود، زیرازمان با مکان پیوند داشت. در فرایند تجدد و انقلاب اطلاعات و ارتباطات و جامعه شبکهایو اطلاعاتی، زمان تداوم را از بین می برد.تحت تأثیر این فرایند، زمان چنان فشرده می شود که دیگر نمی تواند در خدمت هویت هایی خاص قرار گیرد.فرهنگ واقعیت مجازی که با نظام الکترونی چندرسانه ای ارتباط دارد، به دو شیوه مختلف به دگر گونی در زمان در جوامع جدید کمک می کند: همزمانی و بیزمانی.

انقلاب الکترونی در انتقال امواج با استفاده ودخل و تصرف در زمان واقعی از طریق فن آوریهای جدید موجب شده است که حضور همهجایی، آنیت و بی واسطگی، صفات ذاتی زمان شوند; زمانی که اکنون جهان شمول و واحداست.این واقعیت که زمان کنونی، کثرت زمان های محلی را از میان می برد و جغرافیا و تاریخ را نیز بی معنا می کند، این واقعیت که مسیر زمانی جبرا به زمان حال دائمی منتهی می شود و مسیر مکانی به قول می*شل سر* ۱ به »دگرجا» یعنی به فضایی می رسد که جای آن را نمی توان معلوم کرد و در اصل در هیچ کجا واقع نیست، خود به خود عمق، برجستگی و حجم را اززمان و مکان می گیرد.در حالی که در زندگی ما که در محل ریشه دارد، زمان و مکان مفاهیمی حیاتی و بنیادی اند.از این رو، شخصیت ما دو پاره و دو قطبی گشته: در یک سو زمان واقعی فعالیت های فوری و بلافاصله ما قرار دارد که »هم این جا» و «هم اکنون» انجام می شوند.در سوی دیگر، زمان واقعی فعالیت های تعاملی که به کمک رسانه ها انجام می گیرد.این گونه فعالیت ها به »اکنون» بها می دهند و در عوض به »این جا» یعنی مکان بی تفاوت اند. ( م.ش.۸)



ارتباط مفاهيم فضا،زمان ومكان درطول تاريخ،ماخذ: تهيه شده توسط نگارنده

<sup>1 .</sup> Michel Serres



ویژگیهای فضا و مکان، ماخذ:تهیه شده توسط نگارنده

# ٣- عوامل شکل دهنده هویت مکان

#### ۳-۱- نشانه شناسی فضا و محیط :

سابقه نشانه شناسی به دوران باستان بر می گردد.در یونان قدیم معنای نشانه ۱ و سمیوتیکوس (تعبیر گر نشانه) را بیشتر با واژههای نمایه ۲ و عارضه ۳ قرین بود تا مفهوم نشانه به مفهوم امروزی.در دوره قبل از تکوین علم نشانه شناسی چندان توجهی به بعد اجتماعی موضوع نمی شد با این حال از دیر باز تلاش های فراوانی برای نظام دادن به درک ما از "چگونگی عملکرد نشانه" صورت گرفته است.این تفکرات پیشینه ما قبل علمی نشانه شناسی را رقم زده است.از جمله نخستین رهروان نشانه شناسی می توان از /فلاطون (۲۴۸–۴۲۸ ق.م.) نام برد که کتاب کراتیکوس او به بررسی منشاء زبان می پردازد و یا /رسطو (۳۲۲–۳۸۴ ق.م.) در کتاب بوطیقا (فن شعر) به تأمل در باب اسم می پردازد.

از بین فیلسوفان بعدی *لایب نیتس* (۱۷۱۶–۱۹۴۶) و جرج برکلی (۱۷۵۳–۱۶۸۵)و دیوید هیوم (۱۷۶۶– Sinqnum) و *لامبرت* (۱۷۷۷–۱۷۳۸) در بسط اندیشه نشانه شناسی سهم بسزایی داشتند *لایب نیتس* واژه Sinqnum را به عنوان امری انگاشتی تعریف کرد که امور نگارش ناپذیر از آن اخذ می شودو بعد از او ویکور به بسط آن

1. semeion

<sup>2.</sup> Index

<sup>3.</sup> symptom

پرداخت و بعدها ادموند هوسرل (۱۸۳۸–۱۸۵۹) مفهوم "قطب های نشانهای" را مطرح کرد.هوسرل واژه Semiotikرا به معنای "منطق نشانهها" به کار گرفت.

علم نشانه شناسی به دست *فردینان دو سوسور* (۱۹۱۳–۱۸۵۷) و به مثابه علمی که بررسی زندگی نشانهها در دل زندگی اجتماعی میپردازد طراحی شد.سوسور در تنها اثر به یادگار مانده خود به نام دوره زبان شناسی عمومی علمی را طراحی کرد که بعداً به عنوان علم نشانه شناسی شهرت یافت.او براین عقیده بو د که می توان دانشی را در نظر گرفت که به بررسی نقش نشانهها در زندگی جامعه میپردازد؛ این دانش بخشی از روان شناسی اجتماعی عمومی خواهد بود که ما آن را نشانه شناسی ۱ می نامیم (از واژه یونانی Semeion نشانه).نشانه شناسی برای ما مشخص می سازد که نشانهها از چه تشکیل شدهاند و چه قوانینی بر آنها حاکم است.(م.ش.۳)

سوسور براین عقیده است که نشانه شناسی علم پایه نشانه هاست و از نظر او زبان شناسی علمی متکی به نشانه شناسی است.( م.ش.۱۴)

بنا به تعریف پیرس، نشانه عبارت از "چیزی است که "ما به ازای" چیز دیگر قرار می گیرد و از این طریق قابل فهم می شود یا معنایی را تداعی می کند".به بیان دیگر نشانه ها به عنوان چیزهایی که هستند اهمیت ندارند؛ بلکه به عنوان ما بازای چیزهایی که به ارجاع دادند، واجد اهمیت اند و از "معنایی ثانوی" برخوردار می شوند.در بسیاری موارد اهمیت این معنای ثانوی بیش از اهمیت معنای اصلی نشانه است.نشانه شناسی این معناهای فرعی و "جانشین"، و نه معناهای اولیه، را برجسته می سازد.براساس نظریه پیرس حتی ایده ها نیز نشانه اند، یعنی با کشف دلالت چیزی به چیز دیگر ما از طبیعت به سوی فرهنگ پیش می رویم.پیرس تاکید دارد که هر نشانه از سه رابطه شکل گرفته است.این سه تقسیم عبارتند از: ۱- شمایل ۲- نمایه ۲-نماد.

(Icon)-شمایل

نشانههای شمایلی برای اساس شباهت نشانه با موضوع استوارند.در نشانههای شمایلی همانندی شکل با معنا را نه از راه شکل بلکه از راه تاویل درک میکنیم.اساس نشانههای شمایلی همانندی صورت میان نشانه و موضوع است اما درست به دلیل تاویل پذیری این مناسب تعیینهای فرهنگی اهمیت مییابند.نشانههای شمایلی به دو دسته تصاویر و نمودارها تقسیم میشوند؛ در نخستین همان شباهت اجزاء مطرح است اما در دومی شباهت مناسبات درونی اجزاء اهمیت مییابد.همچون تصویری از کسی یا چیزی به مانند تصویر انگشت در جلوی دهان نشانه سکوت و دیدن شکل صلیب نشانه مسیحیت و غیره.

در ارتباط با معماری و شهر سازی این نشانه ها در ایده اولیه طراحی (کانسپت) موضوعیت می یابند. ۲-نمایه(index)

نشانهای است که با آنچه نشان میدهد به طور مستقیم مربوط میشود همچون رد پای حیوانات برای شکارچیان، نم خاک نشانه باران بخاری که از لیوان آب برمیخیزد نشانه گرمای آب، ساعت نشانه زمان وغیره.

<sup>1.</sup> Semiolgie

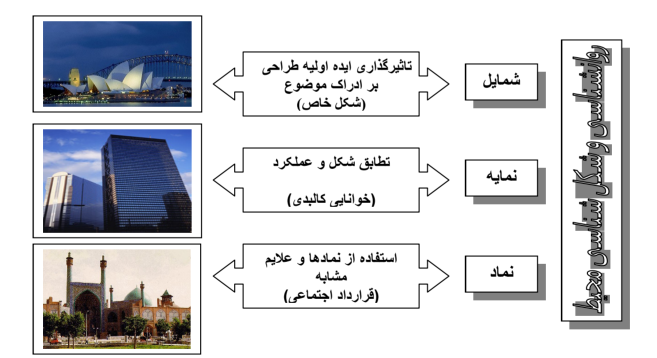
در کالبد و سیمای شهری بسیاری از ساختمانها و فضاها واجد چنین خصوصیتی هستند.خوانایی شهری هنگامی وجود دارد که ساختمانها با عملکردهای مختلف از هم قابل تمایز باشند.

۳-نماد(symbol)

نماد براساس قراردادهای نشانه شناسی استوار است.در اصل نماد وسیلهای است برای عینیت بخشیدن صوری به یک محتوای ذهنی، به باور دیگر.درنماد محتوا غالب بر صورت است.همچون نشانههای زبانشناسیک (گفتار و نوشتار)، علائم راهنمایی، پوشیدن لباس سیاه (مسلمانان) نشانه عزا و غیره.

بناها وفضاهای خاص شهر مانند مساجد و ابنیه یادمانی بصورت نمادین ظهور می یابند.

ترکیب یا نحو، مجموعه نشانههایی است که در راستای خطی مستقیم جمع شده و معنی خاص را ارائه می کند.اما استعاره ۱، در زنجیره جانشینی عمودی شکل می گیرد.در استعاره یک واژه، واژه دیگر را تداعی می کند که در این جانشینی معنا پیدا می شود (پدید می آید).در اصل می توان گفت که استعاره زمینه طرح یک دال به جای دال دیگر را فراهم می کند.

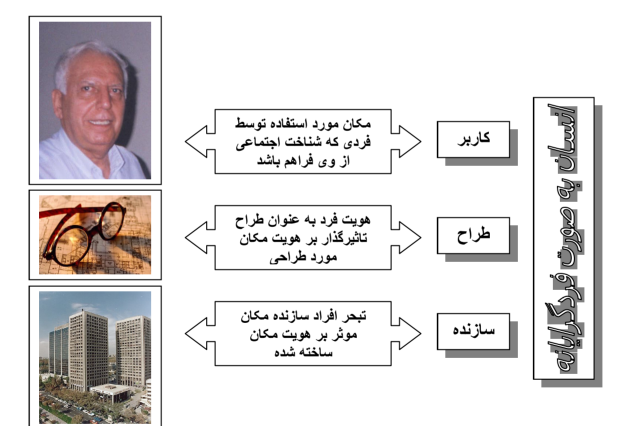


روانشناسی و شکل شناسی محیط، ماخذ : تهیه شده توسط نگارنده

<sup>1.</sup> Metaphor

۲-۳ انسان به صورت فرد گرایانه:

انسان به عنوان کاربر محیط و طراح و سازنده مکان و فضای زیست تاثیر گذار بر هویت مکان می باشد.چنانچه در نظر بگیریم فردی دارای هویتی خاص و قابل درک از سوی اجتماع باشد , طبعا حضور وی در مکانی خاص , هویت بخش به آن مکان خواهد بود.مثلا کافه نادری در خیابان جمهوری تهران , هویتی متاثر از حضور اشخاصی چون صادق هدایت را دارد.همچنین نام و خاطره زنده یاد دکتر منوچهر مزینی و حضور اساتید صاحب نام در دانشکده هنر و معماری واحد علوم و تحقیقات دانشگاه آزاد اسلامی هویت دهنده به آن مکان می باشد. از سوی دیگر انسان به عنوان طراح و یا سازنده محیط میتواند هویت بخش به مکان باشد.ساختمانها و فضاهایی که توسط طراحان و معماران نامی طراحی و ساخته شده اند , حتی اگر واجد کالبدی شایسته نباشند هویت خود را تا حدودی از طراح و سازنده خود می یابند.



انسان به صورت فردگرایانه، ماخذ : تهیه شده توسط نگارنده

#### ۳-۳- حضوراقشار اجتماع

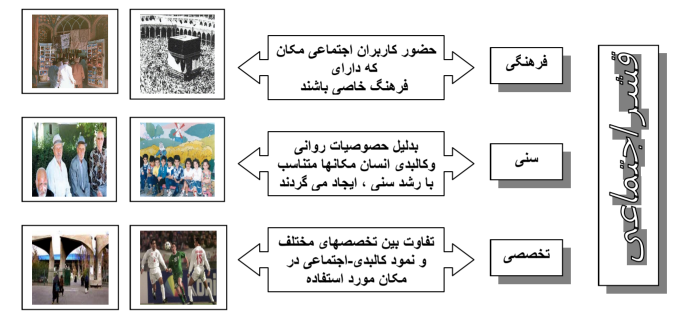
آنچه شهر را میسازد، نه پارکها، خانهها، مغازهها، خیابانها و...که آدمهای آن شهرند و آدمها تا به جایی احساس تعلق نداشته باشند، آنجا شهر نمی شود.در شهر عرصه خصوصی، عرصه دولتی و عرصه عمومی وجود دارد.عرصه خصوصی، فضاهای اختصاصی متعلق به افراد است، مانند خانهها.عرصه دولتی، فضاهای متعلق به دولت است، مثل ادارهها.اما عرصه عمومی متعلق به همه است.جایی ست که در آن حادثهها و رویدادهای پیش بینی نشدنی و برنامهریزی نشده رخ میدهند و این همان چیزیست که «زندگی شهری» را می سازد.زندگی شهری در عرصه عمومیجریان مییابد.حوادث و وقایع «نمایش شهری» را پدید می آورد.نمایشی که در آن همه هم بازیگرند و هم تماشاچی.همه نمایش کشاکش و درگیریست.جابهجایی بازیگر و تماشاچیست.در شهر اصولا زمان، زمان حادثهایست، و چنین اوقاتی، اوقاتِ خاطره ساز! خاطره جمعی به مکانها مرجعیت و هویت می بخشد.هر مکان، میدان، گذر، و هر نقطهای از شهر، با حوادث، وقایع و جریاناتی هویت مییابد و به ذهن میآید.عرصه عمومیمحل سرمایه گذاری اجتماعیست: پاتوق.در واقع شکل مکانها نیست که یادآور آنها و هویتبخش آنهاست، بلکه «شاکله» آنهاست.یعنی آنچه در آنها جریان دارد و اتفاق میافتد.وقتی مکانی در شهر داری شاکله باشد، خاطره میسازد، در ذهن میماند و آنگاه تعلق مکانی ایجاد میشود.در شهرهای ما «سن» نمایش، یاتوق، جایی که آدمها با هم وارد تعامل، رابطه و کنش متقابل شوند، هویت جمعی شهری پیدا کنند، حیات جمعی و زندگی شهری در آن جریان یابد و آدمها در آن، بودن در جمع را احساس کنند، به میزان کافی وجود ندارد.پس خاطره ایجاد نمی شود، تعلق به مکان حاصل نمی شود، فرد به «بودن جمعی» دست نمی یابد.پس مهم نیست که شما «اینجا» باشید یا «آنجا».اینجا و آنجا قابل تمیز نیست، زیرا مکان معنایی ندارد.

سرزندگی در شهر مرحلهای بالاتر از زندگی شهری است.سرزندگی یعنی نشاط، شادابی، شور و هیجان.مثالی از سرزندگی شهری در ایران همایشهای پس از مسابقات فوتبال است.یک نمایش برنامهریزی نشده و پر از هیجان!

قشر بندی اجتماعی در رده های : سنی , فرهنگی , تخصصی در بسیاری از مکانها صورت میگیرد مثلا: مهدکودکها و دانشگاهها و مکانهای فرهنگی.

بسیاری از شهرها و مکانهای شاکله آنها از حضور و بودن اجتماع، دارای فرهنگ اجتماعی خاص هویت می یابند.در واقع فرهنگ مقوله ای تفاوت مدار است.در جوامع سنتی فرهنگ قابلیت معنا دادن و متفاوت کردن بسیار بالایی داردو با مکان پیوستگی عمیق می یابد

در تعریف از فرهنگ اشاره شد که، فرهنگ مجموعه پیچیده ای است که در برگیرنده دانستنیها،اعتقادات،هنرها،اخلاقیات،قوانین،عادات وهر گونه توانایی دیگری است که به وسیله انسان به عنوان عضو جامعه کسب شده است.در نتیجه نمود تفاوتهای فرهنگی در اجتماع قابل تمایز از یکدیگرند. قشر بندی اجتماعی از هر طریق که در ارتباط با کاربری از مکان انجام یابد، موثر در هویت یابی مکان می باشد.به عبارتی مکانها متناسب با قشر اجتماعی استفاده کننده از آنها نیز هویت می یابند.



قشر اجتماعي، ماخذ : تهيه شده توسط نگارنده

# ۳-۴- فرهنگ

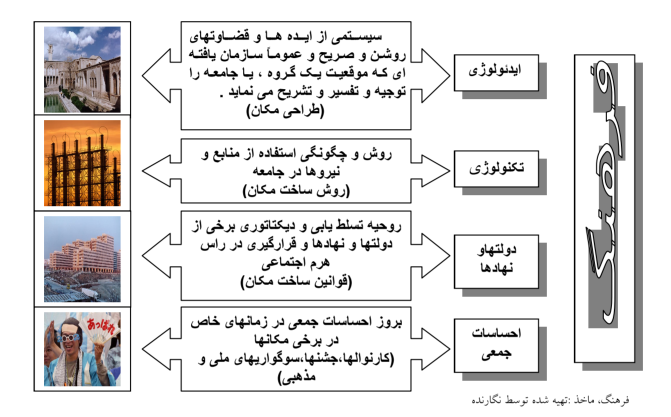
فرهنگ مهمترین و غنی ترین منبع هویت سازی است.هر فردی در یک فضای فرهنگی متولد می شود و در چارچوب یک دنیای فرهنگی رشد می کند و در نتیجه با دیگران متفاوت می شود.در واقع فرهنگ مقوله ای تفاوت مدار است و شیوه زندگی خاصی را می سازد و این خود باعث ساختن هویت می شود.در جوامع سنتی فرهنگ از آنجا که توانایی و قابلیت معنا دادن و متفاوت کردن بسیار بالایی داشت، عامل مهم هویت سازی بود و افراد، وارث نظامهای معنایی فرهنگ خود بودند و چون فضاهای سنتی بسته بود و ارتباطات محدود، فرهنگ هم با مکان پیوستگی عمیقی داشت.

از دید *انتونی گیدنز* فرهنگ عبارت است از " ارزش هایی که اعضای یک گروه معین دارند، هنجارهایی که از آن پیروی میکنند، و کالاهای مادی که تولید میکنند" فرهنگ در رابطه مستقیم با جامعه است که فرهنگ شیوه زندگی اعضای جامعه را میگوید و مفهوم جامعه حاکی از روابط متقابل افرادی که فرهنگ یکسان دارند.

عناصر تشکیل دهنده فرهنگ را با اقتباس از یکی از انسان شناسان بنام" *لسی وایت* " می توان به چهار دسته تقسیم نمود:

- ايدئولوژى
- تكنولوژى

- نهادها, سازمانها والگوهای رفتار
- احساسات, نفسانیات و ایستارها



# ۳-۵- خاطرات جمعی

ارتباط بین عوامل هویت دهنده شهر میتواند ارتباطی دو سویه باشد.شهر بدون عامل انسانی مفهوم ندارد. یکی از عناصری که انسان با آن تعریف میشود، حافظه است.شهر نیز دارای حافظه است.اگر شهری فاقد حافظه تاریخی باشد نمیتوان گفت که آن شهر باهویت است.به همین ترتیب اگر انسان چیزی را به یاد نیاورد، میگوییم دچار فراموشی و آشفتگی شده است.

حافظه تاریخی شهر یعنی اینکه شهر، دارای خاطره است و تعریف میکند که در این مکان چه اتفاقی افتاده است.علاوه بر حافظه، شهر باید خاطره داشته باشد.شهر بیخاطره، یعنی شهر بیهویت.

هویت انسان به جز شکل فیزیکی، با هنجارها و رفتارهایش شکل میگیرد.فرد را نه تنها از روی شناسنامه بلکه از روی رفتارها و هنجارهایش شناسایی میکنیم.شهر نیز دارای رفتار و هنجار است.

بسیاری از مکانهایی که بروز اتفاق خاصی در آنها منجر به تولید خاطره ای جمعی شده است در حال حاضر وجود ندارند.ولی با این حال هم اکنون نیز هویت خود را متاثر از خاطره جمعی می یابند. ساختمان شهرداری در حال حاضر در میدان توپخانه تهران وجود ندارد، ولی هنوز جایی در ضلع شمالی آن میدان با نام پشت شهرداری برای مردم شناخته شده است.

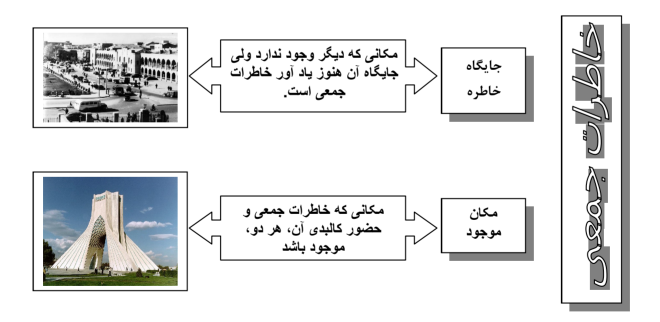
برجهای دوقلو آمریکا، پس از حادثه ۱۱ سپتامبر،حضور کالبدی خود را از دست دادند، اما در خاطرات جمعی جهانی ثبت شدند.

تعدادی از دروازه های قدیمی تهران از بین رفته اند، اما مکانهایی که آنها حضور داشتند هنوز به نام آن دروازه ها نامیده می شود.من این مکانها را جایگاه خاطره می نامم.

هویت یابی از خاطرات جمعی در طول زمان وابسته به عمر انسانها و حافظه تاریخی آنها است.تغییر اجتماع از نسلی به نسل دیگر و فراموشی خاطرات گذشته و ایجاد خاطرات جدیدتر موثر در هویت مکانها می باشد.

بسیاری از مردم خاطرات مربوط به میدان مشق دوره قاجار و رضا خان را از یاد برده اند،آنچه اجتماع امروز از آن مکان درک می کند خاطرات مربوط به میدان توپخانه است هر چند نام فعلی آن میدان امام خمینی باشد و شاید تا آینده ای نه چندان دور پشت شهرداری هم فراموش شود.

مکانها حتی نام خود را در برخی موارد از اتفاقی که منجر به خاطره جمعی شده می یابند.مثلا : پس از حادثه قتل عام مردم در میدان ژاله، این میدان به نام شهدا تغییر یافت.



خاطرات جمعی، ماخذ : تهیه شده توسط نگارنده

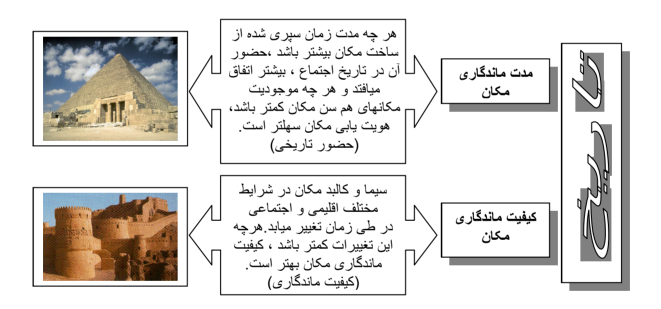
#### ۳-۶- تاريخ:

هر گونه هویت فردی و اجتماعی نیازمند تداوم فردی و اجتماعی است و چنین تداومی احساس نمی شود مگر در صورتی که یک «گذشته معنادار» وجود داشته باشد که از نظر فردی «خاطره» و از نظر اجتماعی «تاریخ» است.

مکانها به واسطه مدت زمانی که از موجودیت آنها سپری می شود , نیز هویت می یابند.هر چه این مدت بیشتر باشد هویت یابی مکان سهلتر است.بنایی با موجودیت تاریخی هزار ساله از نظر اجتماع هویت شکل یافته شده تری از بنایی مشابه با عمری یکصد ساله دارد.

همچنین کیفیت ساخت و طراحی مکان , در مقایسه ای که بین فضاها و مکانهای دوره های مختلف تاریخی انجام می گردد نیز در هویت یابی موثر است.

کیفیت ماندگاری نیز عاملی مهم در ارتباط با مفهوم هویت مکان می باشد.مجموعه بناهای ارگ تاریخی بم پس از زلزله بم بسیار آسیب دیدند.اگر در ارتباط با بازسازی و نگهداری این فضاها اقدام مناسب صورت نگیرد حفظ هویت این مکانها مشکل می شود و در طول ادامه تاریخ به تدریج هویت خود را از دست خواهند داد.



تاريخ، ماخذ :تهيه شده توسط نگارنده

۳–۷– تفاوت هویت مکانی و هویت مکان:

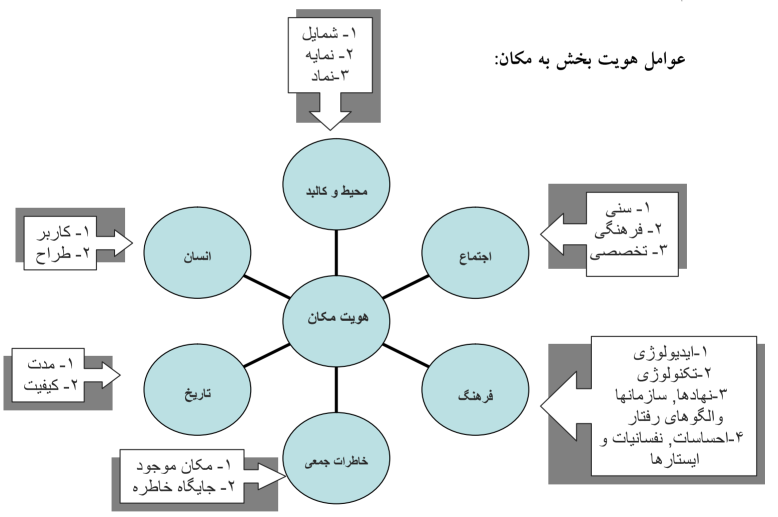
باید بین هویت مکانی و هویت مکان تفاوت قائل شد.هویت مکانی به عنوان بخشی از هویت فرد مطرح است، اما هویت مکان به ویژگیهای قابل تشخیص مکان بیرونی اشاره دارد.هویت مکانی فرد می تواند منبعث از مکانی بی هویت یا باهویت باشد.باید توجه داشت که هویت مکان بر کیفیت هویت مکانی اثر می گذارد، اما خود مفهومی جداگانه است.

در شکلگیری هویت مکانی دو مرحله وجود دارد:

در مرحله نخست، فرد محیط را شناسایی میکند که هویت مکان نامیده میشود. در مرحله دوم فرآیند پیوند روانی با مکان صورت میگیرد و به شکل هویت مکانی تداوم مییابد. هویت هر مکان جغرافیایی، از چند عامل در هم تنیده تشکیل می شود:

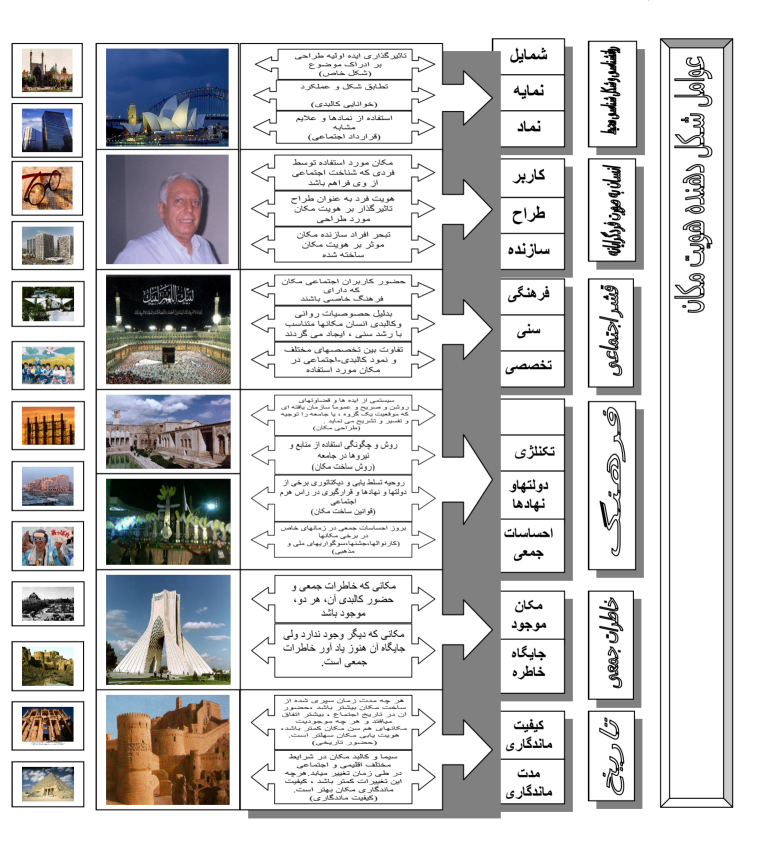
- عوامل مشخص طبیعی و نمود ظاهری آن
  - فعالیت های مشاهده پذیر و کارکردها
    - مفاهيم يا نمادها.

در داخل هر یک از این چند عامل، تعداد زیادی مفاهیم، شرایط و عناصر موجود است که می توانند با شیوه های بی شمار، با یکدیگر ترکیب شوند و هویت ویژه ای را سامان دهند.هویت یابی هر مکان، ویژه همان مکان است. مکان ها مستقیماً یک پدیدار آزموده از جهان زنده، پر از مفاهیم، با عین خارجی، فعالیت ها و کارکردهای تداوم پذیر عرضه می دارند.



عوامل هویت بخش مکان،ماخذ : تهیه شده توسط نگارنده

## دياگرام نتيجهگيري:



# **فهرست منابع:** کتب:

- افروغ، عماد، هویت ایرانی، تهران، موسسه دانش و پژوهش ایران، ۱۳۸۰،ص۸ و ۱۰
- ۲. پاستر،مارک، عصر دوم رسانه ها، ترجمه غلامحسین صالحیار، انتشارات مؤسسه ایران، ۱۳۷۷.
- ۳. سوسور، فردینان، **دوره زبان شناسی عمومی**، کوروش صفوی، تهران: هرمس ۱۳۷۸، ص۲۴.
- ۴. شایگان، داریوش، *افسون زدگی جدید: هویت چهل تکه و تفکر سیار*، ترجمه فاطمه ولیانی،نشر فرزانروز، ۱۳۸۰.
  - ۵. شکوئی، حسین، *اندیشه های نو در فلسفه جغرافیا*.جلد اول.تهران.گیتاشناسی سال ۱۳۷۵.
    - ۶. شکوئی، حسین، **فلسفه های محیطی و مکتبهای جغرافیایی**.تهران.گیتاشناسی.سال ۱۳۸۲
- ۷. صلیبا، جمیل، **فرهنگ فلسفی**، ترجمه: منوچهر صانعی درهبیدی، تهران، حکمت، ۱۳۶۶، صص۶۷۸\_۶۷۷
- ۸. کاستلز، مانوئل، عصراطلاعات: ظهور جامعه شبکهای، ترجمه احد علیقلیان و افشین خاکباز،انتشارات طرح نو، ۱۳۸۰
- ۹. کاستلز، مانوئل، عصر اطلاعات: قدرت هویت، ترجمه احد علیقلیان و افشین خاکباز،انتشارات طرح نو، ۱۳۸۰.
- ۱۰. گل محمدی، احمد **گفتمان های هویت ساز در عصر جهانی شدن، هویت ملی و جهانی شدن**، تهران : موسسه تحقیقات و توسعه علوم انسانی( ۱۳۸۳)

۱۱. وبستر، فرانک، **نظریه های جامعه اطلاعاتی**، ترجمه اسماعیل قدیمی، نشر قصیده سرا، ۱۳۸۰.

مجلات:

- ۱۴. دینه سن،انه ماری، **در** *امدی بر نشانه شناسی***،** مظفر قهرمان، نشر پرسش، ۱۳۸۰، ص ۲۱.
- ۱۵. رضازاده، راضیه.**بحران ادارکی ـ رفتاری در فضای شهری** شهرداریها (ضمیمه).شماره ۲۳.فروردین ۸۰
  - ۱۶. کاستلز،مانوئل.«*دربارمی عصر اطلاعات*».ترجمه افشین جهاندیده.کتاب ماه علوم اجتماعی.سال ششم- شماره نهم و دهم تیر و مرداد ۱۳۸۲، ص ۶-۴.

۱۷. گل محمدی، احمد. جهانی شدن و بحران هویت. تهران. فصلنامه مطالعات ملی ۱۳۸۱
۱۸. نقی زادهٔ، محمد. *نظریه شهروندی در فرهنگ و تمدن ایرانی*. تهران. نشریه اطلاعات سیاسی و اقتصادی ۱۳۸۱
۱۹. نیکفر، محمدرضا، *نگاه نو*، شماره ۶۹، اردیبشهت ۱۳۸۵، صص. ۸–۱
۱۹. مهدیزاده , سیدمحمد , انقلاب ارتباطات، جامعه شبکهای و ذهنیت و هویت ناپایدار , فروردین ۱۳۸۳

References :

21.Hall Stuart, "The Question of Cultural Identity" In Question of CalturalIdentity, Edited by Stuart Hall and Paul Dugay, SagePulication, 1999

This document was created with Win2PDF available at <a href="http://www.daneprairie.com">http://www.daneprairie.com</a>. The unregistered version of Win2PDF is for evaluation or non-commercial use only.