
العبث والمنفی؛ دراسة مقارنة بین "رجال فی الشمس" و"تانغو 
الشیطان" فی ضوء النقد ما بعد الاستعماری لإدوارد سعید

1

ریحانة كریمایی )الكاتبة المسؤولة(٭
2

شهین أوجاق‌علیزاده٭

الملخص
یعدّ "تانغو الشیطان" أحد أهم أعمال الأدب فی القرن العشرین، وینظر إلیه بوصفه من 
روائع الأدب ما بعد الحداثی، إذ یرسم بلهجة مرّة صورةً قاتمةً لعالٍم فاقدٍ للروح والمعنی. 
تتناول هذه الروایة، بلغة شاعریة وبصریة، موضوعاتٍ مثل العبث والظلم والقوة. وقد 
نال لاسلو كراســناهوركای، مؤلف هذا العمل، جائزة نوبل لعام 2025. یعتمد هذا 
البحث المنهج الوصفی-التحلیلی لمقارنة هذه الروایة بروایة "رجال فی الشــمس" 
للكاتب البارز غسان كنفانی، مع التركیز علی الإطار النظری للنقد ما بعد الاستعماری 
عند إدوارد سعید، وذلك من خلال تناول مفهومی العبث والمنفی فی العملین. وتشیر 
النتائج إلی أنّ كلا النصّین یصوّران عوالم یواجه فیها البشــر التشرّد والمنفی وانعدام 
المعنی؛ فشــخصیات "رجال فی الشمس" تعانی فقدان الأرض والأمل والحیاة، فی 
حین یقع أفراد "تانغو الشیطان" فی حلقة لا تنتهی من الفساد والتیه والیأس. وتُكّن 
البنیة الســردیة والأسلوب الأدبی لدی كلّ من الكاتبین من نقل تجربة أزمة الإنسان 
بطرائق مختلفة، لكنهــا فعّالة. كما یظهر العملان العبث بوصفه ظاهرةً بنیویة لا فردیة 
)هیمنة استعماریة/ما بعد اشتراكیة(، غیر أنّ كنفانی، عبر سرد خطّی سببی )من الفقر 
إلی الموت(، یفتح أفق الفعل المقاوم، بینما یثبت كراســناهوركای، من خلال الجمل 
الطویلة والزمن الدائری، مأزق الحداثة. كذلك تُبین هذه الدراسة أنّ الأدبین العربی 
وأوروبا الوسطی، رغم اختلافاتهما التاریخیة والثقافیة، قادران علی إیجاد لغة مشتركة 
للتعبیر عن الأزمة الإنســانیة والاجتماعیة، بما یمهّــد الطریق لأبحاثٍ مقارنة أعمق.

المفردات الدلیلیة: تانغو الشیطان، لاسلو كراسناهوركای، رجال فی الشمس، غسان 
كنفانی، ما بعد الاستعمار عند إدوارد سعید، الأزمة الوجودیة، العبث.

٭. قسم اللغة الفارسیة وآدابها، فرع رودهن، جامعة آزاد الإسلامیة، رودهن، إیران
reyhankarimaei@gmail.com

٭. قسم اللغة الفارسیة وآدابها، فرع رودهن، جامعة آزاد الإسلامیة، رودهن، إیران
تاریخ القبول: 1447/03/22ق تاریخ الاستلام: 1447/01/12ق	

إضاءات نقدیة )مقالة محکمة(
السنة الخامسة عشرة ـ العدد التاسع والخمسون ـ خریف 1404ش/ أیلول 2025م

https://doi.org/10.82401/roc.1228717

صص 78 ـ 61



٦٢ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٩، خريف ١٤٠٤ش

المقدّمة

فی العقود الأخيرة، ومع اتساع النظريات النقدية والمقاربات البين-تخصصية، أتاح 

الأدب المقارن فضاءً جديدًا لتحليل التجارب الإنســانية فی سياقات ثقافية وتاريخية 

وسياســية متباينة. ومن أهم الحقول التی تمُكّن من إقامة حوار بين آداب العالم، أدبُ 

الأزمات والمنفی؛ وهو مجال يجسّد فيه الكتّاب من مناطق مختلفة من العالم تجربةً مشتركة 

تتمثّل فی انهيار المعنی، والتشــرّد، والتيه، وتلاشی الأمل. وفی هذا السياق، تُعدّ رواية 

"تانغو الشــيطان" (Sátántangó) للاسلو كراســناهوركای، الكاتب المجری والحائز 

جائزة نوبل للآداب (٢٠٢٥)، واحدةً من أبرز نماذج الأدب ما بعد الحداثی فی أوروبا 

الوسطی، إذ تقدّم تصويرًا داكنًا ومذهلاً لعالمٍ ما بعد اشتراكی متفكّك. وقد وصف نقّاد 

أدبيون، من أمثال جيمس وود، كراســناهوركای بأنه "دوستويفسكی ما بعد الحداثة" 

وكاتب "الخراب الأخلاقی للإنسان المعاصر"، معتبرين أنّ أعماله «ستتداول بين القرّاء 

الجادّين كعملة نادرة.» (وود، ١٤٠٢ش: ٨٩) ويعيد ســرده الحلزونی، وجمله الطويلة، 

وأســلوبه المضادّ للرواية فی "تانغو الشيطان" إنتاجَ تجربة عالمٍ بلا معنی ومفعمٍ بالرعب 

علی نحوٍ صادم؛ عالمٍ يعلق فيه البشــر داخل دائرة لا نهائية من الفســاد والانحطاط 

والضياع. 

ومن جهةٍ أخری، يعدّ غسّــان كنفانی، الكاتب والمفكّر الفلســطينی الشــهيد، من 

خــلال روايته "رجال فی الشــمس" (١٩٦٣)، خالقًا لأحد أكثــر الأعمال تأثيرًا فی 

الأدب الفلسطينی وأدب المقاومة العربية. يقدّم كنفانی فی هذا العمل، بلغةٍ مكثّفة وبنيةٍ 

رمزية، حكايةَ ثلاثة رجال فلســطينيين يرضخون للهجرة غير الشرعية بحثًا عن الحياة 

والكرامة الإنسانية، محوّلاً مصيرهم إلی تراجيديا الإنسان الذی لا وطن له. ومن خلال 

ســرد الفقدان والموت الصامت للشخصيات، يطرح كنفانی أسئلةً جوهرية حول مصير 

الإنسان المنفی، والتشرّد، وانكسار الأحلام الجماعية. «نشأ الأدب ما بعد الاستعماری 

فی النصف الثانی من القرن العشــرين ضمن سياق البلدان المستعمَرة التی كانت تسعی 

إلی نوعٍ من نزع الاستعمار عن ثقافتها وتاريخها الأدبی، والأهم من ذلك عن هويتها. 

وتشــير المرحلة ما بعد الاســتعمارية إلی الزمن اللاحق للحكم الاستعماری؛ ففی ما 

العبث والمنفی؛ دراسة مقارنة بين "رجال فی الشمس" و"تانغو 

الشيطان" فی ضوء النقد...



العبث والمنفی؛ دراسة مقارنة بين "رجال فی الشمس" و"تانغو الشيطان" فی ضوء النقد... / ٦٣

يخصّ معظم المستعمرات السابقة لبريطانيا، يبدأ هذا العصر منذ منتصف القرن العشرين، 

ولا ســيما مع نهاية الحرب العالمية الثانية، حين ناضلت أغلب هذه المســتعمرات من 

أجل الاســتقلال عن الاستعمار البريطانی ونالته.» (كليغِز، ١٣٨٨ش: ٢١١) وقد وسّع 

إدوارد ســعيد فی كتابه "الاستشراق"، الصادر عام ١٩٧٨، مفهوم "الاستشراق"، مبينًا 

أنّ «الخطاب الاستشراقی الغربی يدّعی تمثيل شعوب الشرق والتحدّث باسمها، بوصفها 

شــعوبًا غير قادرة حتی علی تمثيل أفكارها وأنماط عيشــها، فضلاً عن أن تحكم نفسها 

أو أراضيهــا. ويعزی هــذا العجز، فی هذا الخطاب، إلی ضعــفٍ ذاتی وموروث لدی 

سكّان الشــرق، يفترض أنّه ينطبق عليهم دون استثناء. ففی الخطاب الاستشراقی، لا 

يكون الإنسان الشرقی ســوی موضوعٍ لنظرة الغربی، وتُسلب منه كلّ فاعلية أو قدرة 

علی الخلق والتفكير. ويری المستشرقون أنّ الإنسان الشرقی يمتلك سماتٍ وخصائص 

ثابتة عبر الزمــن، لا تقبل التحوّل أو التغير بأی حال. وهذه الخصائص، كما كشــف 

سعيد فی دراساته الواسعة، تتمثّل فی الشهوانية، وغياب القدرة علی التفكير، والنزعة 

العدوانية، والخرافة، والكســل. ووفقًا لتعاليم الخطاب الاستشراقی، فإن تاريخ الشرق 

تاريخٌ ســاكن وجامد، فی حين ينظر إلی الغرب بوصفه كيانًا ديناميكيا متحرّكًا يمتلك 

تاريخًا حيا ومتدفّقًا؛ وفی الحقيقة، فإن الغرب هو الذی يصوغ موضوع التاريخ ومعناه.» 

(Pannian، 2016: 16) ويری ســعيد أنّ «الاســتعمار ليس مجرّد ظاهرة سياسية أو 

اقتصادية، بل هو حدثٌ ثقافی يغير البنی الهوياتية، والذاكرة الجماعية، والســرديات 

التاريخية، وطرائق إدراك العالم.» ويؤكّد علی مفاهيم "المنفی" و"التشرّد" و"الاغتراب 

الثقافی" بوصفها نتائج دائمة للاســتعمار، ويصف المنفی بأنّه "أشدّ التجارب الإنسانية 

إيلامًا"، إذ يســهم فی تشــكيل الوعی النقدی لدی الكاتب. (سعيد، ١٤٠٢ش: ٣١٩) 

«ومن منظوره، لا تعكس الأدبُ العالمَ المســتعمَر فحسب، بل تُعدّ أيضًا فضاءً للمقاومة، 

وكشف علاقات السلطة، واستعادة الهوية.» (المصدر نفسه: ٣٢٠)

، لكونه تحليلاً نقديا للتاريخ  يمكن عدُّ ما بعد الاســتعمار من أكثر المقاربات أهميــةً

والثقافة والأدب. ويری «الأدب ما بعد الاســتعماری وروّاده فی العلوم الاجتماعية، 

ومنهم إدوارد سعيد، انطلاقًا من وعيهم ومعرفتهم بالنصوص الاستعمارية، أنّ النصوص 



٦٤ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٩، خريف ١٤٠٤ش

ليســت كياناتٍ عديمة المعنی، بل هی مرتبطة بالظروف والسياسات الصغری والكبری؛ 

إذ يؤكّــد أنّه لا يهمّ مدی جمالية العمل الأدبی أو طابعه الترفيهی، بقدر ما يجب الانتباه 

إلی أنّ هذه النصوص تفرض مصالحها وقواها وعواطفها وأفراحها.» (سعيد، ١٣٨٢ش: 

٤٥٧) كما كان «فرانتس فانون، الناقد الشرس للاستعمار، يری فی الثقافات الوطنية، 

ومنها الأدب الوطنی، أداةً أساسية لبلوغ الاستقلال الذاتی والسيادة السياسية.» (برتنز، 

١٣٨٢ش: ١٩٤)

ومن خلال وضع روايتی "تانغو الشيطان" و"رجال فی الشمس" ضمن هذا الإطار 

النظری، يتبين أنّه رغم الاختلافات التاريخية والجغرافية العميقة بين أوروبا الوســطی 

ما بعد الاشتراكية والعالم العربی ما بعد الاســتعمار، فإنّ كلا العملين يرتبطان بقضايا 

إنسانية مشــتركة، مثل العبث، والانهيار الاجتماعی، والمنفی، والتشرّد، وأزمة المعنی. 

وتكشف هذه المشــتركات أنّ الأدب العالمی قادر علی بلورة لغةٍ مشتركة لسرد معاناة 

الإنسان المعاصر ومقاومته واســتعصائه، لغةٍ تتلاشی فيها الحدود الجغرافية والثقافية، 

وتتداخل فيها التجارب العالمية للأزمة. ويعمد هذا البحث، بالتركيز علی النظرية ما بعد 

الاستعمارية عند إدوارد ســعيد، إلی تحليلٍ مقارنٍ لهذين العملين البارزين، مبينًا كيف 

يمكن للأدب أن يربط بين حدودٍ متباعدة ضمن سردٍ مشترك لأزمة الإنسان.

إشكالية البحث

لطالما وفّر الأدب العالمی، فی مواجهته للتجارب الإنســانية المشــتركة، ولا سيما 

د، وانهيار المعنی، مجــالاً خصبًا للمقارنة والتحليل المقارن.  الأزمات، والمنفی، والتشــرّ

غير أنّ مقارنة النصوص المنتمية إلی فضاءات ثقافية وتاريخية متباينة تمامًا، مثل أوروبا 

الوســطی ما بعد الاشتراكية والعالم العربی ما بعد الاستعمار، ما تزال أقلّ حضورًا فی 

صلــب اهتمام الباحثين. وقد أدّی هذا النقص إلی تهميــش كثير من الروابط العميقة 

بين الأدب الأوروبی والأدب العربی، ولا ســيما فی تمثيل التجارب المشتركة للإنسان 

المعاصر. تُعدّ رواية "تانغو الشيطان" للاسلو كراسناهوركای ورواية "رجال فی الشمس" 

لغسّان كنفانی مثالين بارزين ينتميان إلی تقليدين أدبيين مختلفين، غير أنّ كليهما يتناول، 



العبث والمنفی؛ دراسة مقارنة بين "رجال فی الشمس" و"تانغو الشيطان" فی ضوء النقد... / ٦٥

علی نحوٍ جوهری، إشــكالية "أزمة الإنســان فی عالمٍ غير مستقر." ومع ذلك، لم تُنجز 

ســوی دراسات محدودة جمعت بين هذين العملين فی إطارٍ واحد، ولا سيما من منظورٍ 

نظری متماســك مثل النقد ما بعد الاســتعماری عند إدوارد ســعيد. ومن هنا تنبثق 

الإشكالية الرئيسة لهذا البحث، والمتمثّلة فی السؤال الآتی: كيف يمكن، بالاعتماد علی 

الإطار النظری لإدوارد ســعيد، تحليل روايتی "تانغو الشيطان" و"رجال فی الشمس" 

فی محاور تتعلّق بـ"العبث"، و"المنفی"، و"أزمة الهوية"، و"تمثيل الإنسان المشرّد"، وإبراز 

أنّ هذين العملين، رغم اختلافاتهما الثقافية والتاريخية والنوعية، يقدّمان لغةً مشــتركة 

لتصوير أزمة الإنسان المعاصر؟ وعليه، فإنّ جوهر الإشكالية لا يقتصر علی أوجه الشبه 

الظاهرية بين الروايتين، بل يتمثّل فی كيفية تحوّل التجارب التاريخية المختلفة إلی تجربةٍ 

مشتركة من المعاناة الإنسانية؛ معاناةٍ يمكن تحليلها ضمن إطارٍ واحد من خلال المفاهيم 

ما بعد الاستعمارية. ويســعی هذا البحث إلی إظهار كيف يقدّم كلٌّ من الأدبين العربی 

وأوروبا الوســطی، فی خضمّ أزماتهما الخاصة، صورًا للإنســان "المقُصی عن المعنی"، 

وكيف يمكن لهذه الصور، من منظور نظرية سعيد، أن تدخل فی حوارٍ نقدی مشترك. 

أسئلة البحث

كيــف يؤثر الاختلاف فی البنية الســردية (فی "رجال فی الشــمس" مقارنةً . ١

بـ"تانغو الشــيطان") علی تمثيل التشــرّد والمنفی وفهم القارئ لأزمة الإنسان، 

وفقًا لنظريات ما بعد الاستعمار لإدوارد سعيد؟

إلی أی مدی تُظهر الروايتان موضوع أزمة اللغة المشــتركة، وكيف يعاد إنتاج . ٢

هذه الأزمة علی المستويات الاجتماعية والتاريخية والفلسفية فی تجربة التشرّد 

والعبث ما بعد الاستعماری؟

فرضيات البحث 

اســتخدام السرد المباشر فی "رجال فی الشــمس" يعزز تمثيل التشرّد والمنفی . ١

بشكل سببی وسياسی، ويزيد من فهم المعاناة والأزمة الإنسانية علی المستوی 

الاجتماعی، فی حين أنّ الســرد المعقّد فی "تانغو الشيطان" يبرز تجربة العبث 



٦٦ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٩، خريف ١٤٠٤ش

وفشل اللغة فی نقل الأزمة الإنسانية.

أزمة اللغة المشتركة، ســواء فی رواية كنفانی أو كراسناهوركای، تمنع تكوين . ٢

التعاطف ونقل التجربة الإنسانية، غير أنهّا فی "رجال فی الشمس" نتيجة قيود 

بنيوية وسلطوية اجتماعية، أما فی "تانغو الشيطان" فهی أزمة وجودية وفلسفية 

تنشأ عن تعقيد الشكل الأدبی وفشل اللغة فی تمثيل التجربة الإنسانية.

خلفية البحث 

فی الســنوات الأخيرة، حظيت دراسة أعمال كراســناهوركای وكنفانی باهتمام 

الباحثين، لا سيما ضمن ســياق أدب المنفی والهجرة. ففی الدراسات الغربية الحديثة، 

تمّ التركيــز فی الغالب علی كراســناهوركای ككاتب ما بعــد حداثی، حيث تناولت 

بعض الدراســات، بما فی ذلك مقالات نُشرت فی مجلات أوروبا الوسطی خلال عقد 

٢٠٢٠، رواية «تانغو الشيطان» فی إطار «انهيار الهياكل ما بعد الاشتراكية»، و«العبث 

الاجتماعی»، و«تشــظّی السرد الحداثی». وغالبًا ما تشير هذه الدراسات إلی العلاقة 

بين انهيار النظام السياسی وظهور نوع من المنفی الداخلی لدی الإنسان المعاصر.

فی الوقت نفســه، ركّزت الدراســات العربية والإنجليزية حول غسان كنفانی علی 

الأبعاد الهوياتية وأثر الاســتعمار علــی أعماله. وبخاصة بعد عــام ٢٠٢٠، تناولت 

الدراسات رواية «رجال فی الشــمس» كأحد نماذج «أدب المنفی»، مبينةً كيف حوّل 

كنفانی مفهوم «التشرّد» و«الموت الصامت» إلی استعارة سياسية-إنسانية.

وفيما يلی بعض الأمثلة علی الدراســات المتعلقة بأدب المنفی والمقاومة فی الأدب 

الفارسی:

أحمد سنجولی وحسنية نومسلمان (١٣٩٩): دراسة مقارنة لمقوّمات الصمود فی • 

رواية «تحيا كميل» لمحســن مطلق و«رجال فی الشمس» لغسان كنفانی، حيث 

اعتبرت الدراســة أنّ أهم مقوّمات «تحيا كميل» هی التقاء الملحمة والتصوف، 

والســعی للشهادة، والدفاع عن الوطن والحفاظ علی الحرية، بينما فی «رجال 

فی الشــمس» ركّز الكاتب علی توعية الناس للدفاع عن الوطن والاعتراض 



العبث والمنفی؛ دراسة مقارنة بين "رجال فی الشمس" و"تانغو الشيطان" فی ضوء النقد... / ٦٧

والمقاومة والصمود أمام الاحتلال الإسرائيلی.

فاطمة إبراهيم وعلی سلطانی (١٣٩٨): مقال بعنوان «نظرة ما بعد استعمارية • 

إلی أدب المقاومة الفلســطينية»، والذی اعتمد علی آراء إدوارد سعيد، ويقدم 

«رجال فی الشمس» كنموذج لأدب المقاومة المضاد للاستعمار.

نعيم عموری وسيد حسين نجاتی فلاح (١٣٩٨): تحليل مقوّمات أدب الصمود • 

فی رواية «رجال فی الشمس»، حيث تركز الدراسة بعد وصف أدب المقاومة 

ومكوناته علی نقد المجتمع الداخلی لدی كنفانی، واستعراض آرائه حول سبل 

إنهاء الاحتلال الإسرائيلی.

أما الدراسات الفارسية حول أعمال كراسناهوركای فهی محدودة للغاية، ويعدّ مقال 

واحد مرجعيا استنادًا إلی البُعد التمثيلی للعمل:

محمد هاشمی ومهيار شاهمرادی (١٤٠١): مقال بعنوان «دراسة الملل الهايدغری • 

فی سينما بلاتار؛ دراسة حالة: «تانغو الشيطان» و«حصان تورين»، وأظهرت 

النتائج أنّ الرواية تستخدم موقعيات العبث لخلق عبث وجودی، ما يؤدی إلی شعور 

بالملل الوجودی، ويجبر القارئ علی الانتباه إلی كيانه الخاص كاستجابة لهذا الملل.

تقديم الروايتين

رواية «رجال فی الشمس»

تُعدّ رواية «رجال فی الشمس» للكاتب البارز غسّان كنفانی من أبرز الأعمال الأدبية، 

وقد نُشرت عام ١٩٦٣ فی بيروت. تتناول الرواية آثار الاحتلال الإسرائيلی علی الشعب 

الفلسطينی منذ عام ١٩٤٨، من خلال قصة أربعة فلسطينيين، كلٌّ منهم يمثل فئةً من الشعب 

الفلسطينی، لتسليط الضوء علی معاناة الأمة الفلسطينية المظلومة والمقهورة. وفی نهاية 

الرواية، من خلال طرح سؤال بديهی، يدعو كنفانی الشعب الفلسطينی إلی المقاومة ضد 

الاحتلال، مقدمًــا بذلك المقاومة كطريقٍ وحيد لتحقيق الحرية. وقد لاقت هذه الرواية 

استحسانًا واسعًا بين القرّاء والنقاد فی مختلف البلدان العربية، ويرجع هذا الاستحسان 

إلی أســباب عدة، أبرزها وضوح الرســالة التی تطرح الســؤال: «لماذا يبقی الشعب 



٦٨ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٩، خريف ١٤٠٤ش

الفلسطينی متفرجًا، ولماذا لا يشارك بفاعلية فی المقاومة؟» (ملا إبراهيم، ١٣٩٢ش: ٦٢)

رواية «تانغو الشيطان»  (١٩٨٥)

رواية «تانغو الشــيطان» للكاتب المجری لاسلو كراسناهوركای تصف العالم وفی 

الوقت نفســه تهدّمه. تقع أحداث الرواية فی مزرعة تعاونية متهالكة فی بلدة بلا اسم، 

حيــث المصانع مغلقة، والأراضی غارقة فی الطين، والأمطار لا تنتهی. يمثل هذا المكان 

انهيار نظام جماعی؛ مجتمع فقد وظيفته، لكنه لا يزال يتحرك جسديا. السكان اليائسون 

فی انتظار خلاص وهمی، يتجسّــد فی شــخصية إيريمياش، الذی يجمع بين كونه منقذًا 

ومخادعًا فی آن واحد. عالم الرواية عالمٌ لا ينتهی ولا يمكنه أن يبدأ من جديد؛ عالمٌ فی 

حالة زوال منذ البداية، ليس نتيجة حادث خارجی، بل نتيجة فساد داخلی ممتد. تتشابك 

الزمان والمكان، ما يخلق شعورًا بالتعليق. يصوّر كراسناهوركای فی هذا العمل الانهيار 

التدريجی، نوعًا من نهاية العالم بــدون انفجار، حيث لا يدمر العالم بالكامل، بل يعلّق.

البحث والتحليل

فيما يلی تحليلٌ مقارن لروايتی «رجال فی الشمس» (غسان كنفانی، ١٩٧٣) و«تانغو 

الشيطان» (لاسلو كراســناهوركای، ٢٠٠١)، مع التركيز علی مفاهيم العبث، والتشرّد، 

والأزمة الإنسانية، باستخدام الإطار النظری لإدوارد سعيد فی النقد ما بعد الاستعماری.

١. تجربة المنفی والتشرّد

فی «رجال فی الشــمس»، يقدم كنفانی، من خلال ســرد قصة أربعة فلســطينيين 

د وفقدان الأرض. فالشخصيات، رغم محاولاتها لعبور  لاجئين، صورةً ملموسة للتشــرّ

الحدود والوصول إلی الكويت، تُلاقی مصيرها فی الصحراء حيث يلقون الموت:

«كانوا مثل الظلال التی طُردت من بيوتها، وليس لديها الآن مكان للراحة ولا أمل 

فی المستقبل.» (كنفانی، ١٣٩٩ش: ٥٦)

ومن منظور ســعيد، تُعد هذه التجربة نموذجًا لتأثير السلطة الاستعمارية علی حياة 

الأفراد، إذ أنّ:



العبث والمنفی؛ دراسة مقارنة بين "رجال فی الشمس" و"تانغو الشيطان" فی ضوء النقد... / ٦٩

«الحرمان من البيت والهوية هو نتيجة الهياكل السلطوية التی تحكم الأفراد وتدفعهم 

نحو "التشرّد الثقافی والاجتماعی".» (سعيد، ١٤٠٢ش: ٤٥)

فی المقابل، فی «تانغو الشــيطان»، يجد الشخصيات أنفسهم محاصرين فی حلقة لا 

نهائية من الفســاد والتيه واليأس. فالشخصية الرئيســة، عند مواجهة الخيانة والعنف 

والفساد الإداری، تعيش تجربة منفی نفسی وثقافی:

«فی هذه المدينة، كل شــیء متشــابك ولا مخرج؛ الإنسان عالق فی دائرة لا نهاية 

لها.» (كراسناهوركای، ١٤٠٤ش: ٨)

هنا، يمكن ملاحظة أنّ كنفانی يعرض التشرّد كأثر مباشر للظلم الاستعماری والواقع 

السياســی، بينما يصور كراسناهوركای التشرّد بوصفه تجربة وجودية وثقافية نابعة من 

انهيار المجتمع الداخلی والدوران فی دائرة العبث واليأس.

أ. التشرّد فی بداية الرواية: البيئة والشخصيات (إحساس الانفصال عن المكان)

فــی الأجزاء الأولی من الرواية، تُصوّر الشــخصيات فی مــكان ميت وخالٍ من 

المستقبل المادی: أمطار متواصلة، أراضٍ موحلة، خرائب، ومسارات لا تؤدی إلی أی 

مكان. (نفسه، ١٠-٣٠)

تشــكّل هذه الصورة البيئية نموذجًا للتشرّد النفســی والمكانی؛ إذ أنّ الشخصيات 

ليست محرومة فقط من بيت حقيقی، بل أيضًا من أی مؤشر علی «الاتجاه» و«المستقبل» 

أی من أی مكان يمكن تعريفه أو الاســتناد إليه. تعكس هذه الضياع واللاوجهية العزلة 

الاجتماعيــة والاغتراب عن العالم الخارجی، وتضع الروايــة القارئ منذ البداية فی 

تجربة تأملية ذاتية حول زوال المكان الإنسانی.

ب. التشرّد فی الحوارات وردود أفعال الشخصيات

خلال حوارات شــخصيات مثل فوتاكی، وشميت، وغيرهما، يشــيرون إلی وضعهم 

بلا هدف: «إلی أين نتجه؟! ربما لديك المال، لكننا مثل المتســولين.» (كراسناهوركای، 

١٤٠٤ش: ٦٨-٧٥)

د الاجتماعی، إذ أنّ الشخصيات محرومة  تمثّل هذه الحوارات نموذجًا بارزًا للتشــرّ



٧٠ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٩، خريف ١٤٠٤ش

من الدعم الاجتماعــی والاقتصادی، وقد وصلت إلی حالة لا تتحرر فيها من الماضی 

ولا تری أی أفق للمستقبل. هذا النوع من التشرّد ليس ماديا فحسب، بل هو أيضًا نزع 

للهوية؛ إذ لا يعرف الفرد مكانه فی العالم أو الانتماء إلی أی بنية. 

ج. التشرّد فی عودة إيريمياش: الأمل والعبث

تتمثل عودة إيريمياش، الذی من المفترض أن يكون منقذًا، وتفاعل القرويين معه، فی 

شــعورهم بالأمل فی إيجاد مكان أفضل أو الانتقال إلی عالم جديد. (كراسناهوركای، 

١٤٠٤ش: ١١٢-١٣٤)

هنا، لا يقتصر التشــرّد علی الجانب الجسدی، بل يتعداه إلی الوجودی؛ حيث تقع 

الشخصيات فی نمط محدد: «الأمل بالزعيم»، «السير وراءه»، «الابتعاد عن المكان المألوف»، 

لكن فی النهاية تصل إلی العبث واللاجدوی. توضح هذه الطريقة أنّ التشرّد المادی يتشابك 

مع التشرّد المعنوی؛ أی فقدان المعنی والهدف المحدد فی الحياة، وليس مجرد فقدان المكان.

د. التشرّد فی النهاية: العودة إلی الوضعية الابتدائية

فی ختام الرواية، تعود الشــخصيات مرة أخری إلــی حالة العزلة واللاوجهية، مع 

الفرق أنّ كلّ أمل قد تبخّر أيضًا. (كراسناهوركای، ١٤٠٤ش: ٢٧٥-٢٨٨) 

يؤكّد هذا الختام الدائری أنّ التشــرّد فی هذا العالم فعّال ولا وجود لإنقاذ حقيقی. 

فالأفراد ليسوا محرومين فقط من المكان، بل مطرودون أيضًا من البنی الاجتماعية والهوية. 

ر صورته فی جميع أنحاء الرواية. وهــذا ما يمثّل مفهوم الاغتراب الحديث الذی تتكــرّ

ومن منظور إدوارد سعيد، رغم اختلافه عن التشرّد الجسدی للفلسطينيين، فإنّ هذه 

التجربة تجسّد آثار ما بعد الاستعمار والحداثة علی الهوية الفردية والاجتماعية، حيث 

تحُاصر البنی السياسية والاجتماعية الإنسان فی أزمة هوية وعبثية وجودية.

٢. العبث والأزمة الوجودية

يتناول كلا العملــين موضوع العبث والأزمة الوجودية للإنســان. فی «رجال فی 

الشمس»، يعد موت الشخصيات رمزًا لنهاية الأمل والحياة فی المنفی: «فی الصحراء، 



العبث والمنفی؛ دراسة مقارنة بين "رجال فی الشمس" و"تانغو الشيطان" فی ضوء النقد... / ٧١

لم يضلوا طريقهم فحســب، بل فقدوا أيضًا الأمل فی المســتقبل.» (كنفانی، ١٣٩٩ش: 

٦٠) أما فی «تانغو الشــيطان»، فيتجلّی العبث فی تجربة الفساد والفشل الاجتماعی: 

«كل شــیء فی هذه المدينة، من الحياة إلی القوانين، عالق فی دائرة لا نهائية؛ ولا أحد 

ينجو من هذا التيه.» (كراســناهوركای، ١٤٠٤ش: ٩٥) هنا، يعدّ مفهوم «العبث» فی 

«تانغو الشيطان» المحور الرئيسی الذی يتشابك مع تجربة التشرّد، إذ يربط بين الانهيار 

الاجتماعی وفقدان المعنی الشــخصی، ما يجعل الأزمــة الوجودية جزءًا لا يتجزأ من 

تجربة الشخصيات فی الرواية.

أ. عبثية الانتظار: الحياة فی حالة تعليق بلا نهاية

فی الفصول الأولی، تعيش الشخصيات فی بيئة مستنقعية وممطرة، وتمضی أيامها فی 

انتظار تغيير مجهول؛ فلا يقومون بأی فعل، ولا يتخذون أی قرار. وتختتم حواراتهم دائمًا 

بكلمات مثل «لاحقًا»، «ربما»، «لو». (كراسناهوركای، ١٤٠٤ش: ١٢-٢٩)

تمثل هذه الحالة نموذجًا كلاســيكيا للعبث الوجودی: حياة معلّقة، بلا فعل ذی معنی، 

وبلا هدف واضح. وكما يقول كامو، الإنســان العبثی لا يتأثر بالمعاناة نفسها، بل باللا 

سبب فی هذه المعاناة. فی «تانغو الشــيطان»، الانتظار ليس مجرد مقدمة للتحرك، بل 

أصبح بديلاً عن الحياة؛ إذ تســمح الشــخصيات للزمن بالمرور بدلاً من أن تمنح الحياة 

معنی، وهذه بالضبط هی حالة العبث التی تجسّدها الرواية.

ب. عبثية الخلاص: إيريمياش كمفهوم وهمی للمعنی

تتمثــل عودة إيريمياش فی ضجة من الخلاص، والنظام الجديد، ومســتقبل أفضل. 

فيتخلی القرويون عن كل شــیء ويسلّمونه إليه: المال، والقرار، وحتی الإرادة. ويصبح 

إيريميــاش رمزًا لعبثية المعانی المفروضة من الخارج، حيــث يقدم معنیً خارجيا يقبله 

الأفراد بدافع اليأس. (كراسناهوركای، ١٤٠٤ش: ٩٥)

لكن هذا «المعنی» لا ينشأ عن وعی حقيقی، بل من خوف الفراغ. وتمثّل هذه الحالة 

نموذجًا للعدمية السلبية (حسب مفهوم نيتشه)، حيث لا يستطيع الأفراد احتمال اللانهاية 

والعبث، فيلجؤون إلی أی بنية زائفة. فی الرواية، الحركة الجماعية وراء إيريمياش ليست 



٧٢ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٩، خريف ١٤٠٤ش

خروجًا من العبث، بل شكل متقدّم منه: عبثٌ يختبئ تحت ستار الأمل. (نفسه: ١١٥)

ج. عبثية دائرية: العودة إلی نقطة الصفر

فــی النهاية، بعد كل الوعود، والحركات، والانهيارات، يعود عالم الرواية تقريبًا إلی 

الحالة الابتدائية نفسها، مع الفرق أنّ وعی الفشل قد أضيف إليه الآن. (كراسناهوركای، 

١٤٠٤ش: ٢٤٠-٢٧٣)

يكشــف البناء الدائری للرواية جوهر العبثيــة: لم يحدث أی «تقدّم»، بل مرّ الزمن 

فقط. وهذا ما يــبرزه نقد الحداثة المتأخرة: حركة بلا اتجاه، تغيير بلا معنی، وتجربة بلا 

تعلم. هنا تبلغ العبثية ذروتها، إذ حتی وهم الأمل قد اختفی. يصبح الإنسان ليس فقط 

بلا معنی، بل واعيا بلا معنی.

وعنــد مقارنة النصين، يتضح أنّ كلا الكاتبَين، رغم اختلاف الســياقات التاريخية، 

يسعيان لنقل تجربة الأزمة الإنسانية الناتجة عن المنفی وهيمنة الهياكل الخارجية. ووفقًا 

لتحليل سعيد، تمثل هذه التجربة آثار الاستعمار وما بعد الاستعمار علی الفرد والمجتمع.

٣. الأسلوب والبنية السردية

من أبرز الفروقات بين الروايتين طريقة الســرد والأسلوب الأدبی. يستخدم كنفانی 

السرد الخطی والمباشــر ليجعل الواقع المؤلم للمنفی الفلســطينی ملموسًا، بينما يعتمد 

كراســناهوركای علی سرد معقّد ودائری، وجمل طويلة، وبنية حديثة لنقل تجربة العبث 

والتيه بصورة رمزية وفلســفية. تُظهر هذه الاختلافات فی الأســلوب أنّ كلا العملين 

يعرضان الأزمة الإنســانية الناتجة عن المنفی والعبث بطريقة فريدة، لكنها متكاملة، مما 

يتيح إمكانية إجراء مقارنة ثقافية وتحليل مقارن بين الأدبين.

يستخدم غســان كنفانی فی «رجال فی الشمس» سردًا خطيا، مباشرًا ومتقدمًا، لا 

يعانی من انقطاعات زمنية معقدة أو تجارب شــكلية، حيث يمتد السرد من نقطة البداية 

(قرار الهجــرة) (كنفانی، ١٣٩٩ش: ٣٥) إلی نقطة النهايــة (الموت فی الخزان) (نفس 

المصدر: ١١٧) بشكل متصل وعلّی. يعد هذا الاختيار السردی مقصودًا ويخدم المضمون 

السياســی–الاجتماعی للرواية، مانحًا النص وظيفة كشــفية وتحليلية. فالسرد الخطی 



العبث والمنفی؛ دراسة مقارنة بين "رجال فی الشمس" و"تانغو الشيطان" فی ضوء النقد... / ٧٣

يسمح بالتركيز علی السببية التاريخية: الفقر، والتشرّد، والاستعمار، وفقدان الدولة لدی 

الفلســطينيين لا تُقدّم كحالات عشوائية، بل كسلسلة حتمية من الأسباب والنتائج. من 

خلال تبسيط الشكل السردی، يحوّل كنفانی انتباه القارئ من «كيفية السرد» إلی «سبب 

الكارثة»، لتصبح الرواية أداة للوعی السياسی. علاوة علی ذلك، يصاحب هذا السرد 

الخطی استخدام لغة مباشــرة وواقعية؛ فالتوصيفات محدودة، والحوار وظيفی، مما يمنح 

النص طابعًا توثيقيا. وهذه الخصائص تتماشی مع مشروع كنفانی الأدبی فی أدب المقاومة، 

إذ لا يستخدم السرد لإثارة الغموض الجمالی، بل للشهادة وتسجيل التجربة الجماعية.

فی النهاية، يظهر الخاتمة التراجيدية لرواية «رجال فی الشمس»، الناتجة منطقيا عن 

مسار الســرد الخطی، أنّه فی عالم الرواية، عدم الفعل الجماعی والصمت أمام الهياكل 

الظالمة لا يؤدی إلا إلی الهلاك. لذلك، لا يعدّ الســرد الخطی عند كنفانی علامة علی 

بساطة شكلية، بل استراتيجية أيديولوجية لنقل الرسالة السياسية والأخلاقية للنص.

أما لاسلو كراسناهوركای فی رواية «تانغو الشيطان»، فيستخدم بنية سردية يمكن وصفها 

بالدائرية، الرجعية والمضادة للتقدّم. فالرواية لا تُبنی علی الحركة الزمنية الخطية، بل علی 

التكرار، التعليق، والعودة إلی الحالات السابقة. هذه البنية تتعارض جوهريا مع منطق السرد 

الكلاسيكی القائم علی البداية، العقدة، والنهاية، محوّلةً عالم النص إلی فضاء ثابت ومُرهق.

أحد أهم عناصر هذا السرد هو الزمن غير الإلهی، أی زمن لا يتحرك نحو هدف أو 

خلاص. فالعودة المستمرة إلی الحالة الابتدائية، وتكرار الأفعال، وفشل أی تغيير دائم، 

تُظهر أنّ التاريخ فی هذا العالم ليــس تقدميا، بل دائريا وعقيمًا. ومن هنا، تتناغم بنية 

الرواية مع اسمها: فـ«التانغو» حركة تعود دائمًا إلی نقطة البداية. 

من الناحية التقنية، يســتخدم كراسناهوركای فی السرد جملاً طويلة جدًا، مع تركيز 

علی تيار الوعی، وإلغاء الحدود الواضحة بين الوصف، التأمل، والفعل، وتغيير مســتمر 

لنقطة الرؤية السردية. هذه التعقيدات الشكلية تجعل تجربة القراءة صعبة ومرهقة، لكنها 

تعكس بالضبط الوضع الوجودی للشــخصيات؛ فالأسلوب ليس مجرد وعاء للمحتوی، 

بل هو المحتوی ذاته.

فی المقابل، يعتمد غسّان كنفانی فی «رجال فی الشمس» علی سرد خطی ومباشر. 



٧٤ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٩، خريف ١٤٠٤ش

فالزمن فی الرواية يتحرك إلی الأمام، وكل حدث واضح نتيجة للحدث السابق. تتيح 

هذه الخطية تكوين سرد سياسی واضح، حيث تكون الكارثة نتيجة قابلة للتتبع للظروف 

التاريخية والاجتماعية والاستعمارية. 

من الناحية الإيديولوجية، يعدّ الاختلاف بين أسلوبَی السرد ذا معنی كبير. فالسرد 

الدائری عند كراسناهوركای يعكس أزمة الحداثة المتأخرة وانهيار إمكانية المعنی؛ عالمٌ 

لا تــؤدی فيه الأفعال الفردية أو الجماعية إلی تغيير حقيقی. فی المقابل، يقوم الســرد 

الخطی عند كنفانی علی افتراض أنّ التاريخ، حتی إذا انتهی بكارثة، له منطق ســببی، 

وأن الإنسان يمكنه من خلال الوعی والفعل أن يغير مساره.

بعبارة أخری، بينما تصوّر «تانغو الشــيطان» عالما مــن العبث الهيكلی والتكرار 

المستمر للفشل، تُظهر «رجال فی الشمس» الكارثة كنتيجة للصمت، والانفعال، وفقدان 

الفعل الجماعی. فی الأولی، ينفی البنــاء الدائری للرواية إمكانية الخلاص، بينما فی 

الثانية، يستخدم السرد الخطی كأداة تحذيرية ولتمكين الفعل السياسی.

فــی الختام، يمكن القول إن اختيارات الســرد لدی هذين الكاتبين ليســت مجرد 

تفضيلات جمالية، بل هی استراتيجيات معرفية وسياسية: فبينما يعكس كراسناهوركای 

من خلال تعقيد الشــكل السردی مأزق الوجود للإنسان الحديث، يحوّل كنفانی بساطة 

السرد الأدب إلی أداة للمقاومة والوعی.

٤. اللغة المشتركة للأزمة الإنسانية

رغم الفروق التاريخية والجغرافية، تظهر كلتا الروايتين أنّ الأدب العربی وأدب أوروبا 

الوســطی قادران علی خلق لغة مشــتركة للتعبير عن الأزمة الإنسانية والاجتماعية. 

فالتجارب المتعلقة بالنفی، العبث، وفقدان المنــزل تتجاوز الحدود الوطنية والتاريخية، 

مســلطة الضوء علی الحاجة إلی إعادة التفكير فی الهوية، القوة، وحرية الفرد. تتوافق 

هذه النتيجة مع الإطار النظری لإدوارد ســعيد، الذی يشــير إلــی أنّ الأدب ما بعد 

الاستعماری يمكّن من فهم عالمی للأعمال الإنسانية المتأثرة بالأزمات.

يظهر سعيد أنّ خطاب الاستشراق يعمل كنظام معرفی وسلطة، حيث يقدم "الشرق" 



العبث والمنفی؛ دراسة مقارنة بين "رجال فی الشمس" و"تانغو الشيطان" فی ضوء النقد... / ٧٥

ليس فقط كمجموعة من الثقافات والمجتمعات الواقعية، بل كهيكل ذهنی مُصنَّع ونمطی، 

يصور الشرق ضعيفًا، راكدًا، ويحتاج إلی الإدارة والتصحيح.

م  ويتم تمثيل هذا التصوّر بلغة تُظهر الشرق ضعيفًا، متخلفًا، وثابتًا بلا تغيير، بينما يقدَّ

الغرب بوصفه العالم الأعلی و«المنقذ»، مما يخلق فجوة مطلقة بين الشرق والغرب لتبرير 

الهيمنة الثقافية والسياسية. 

الأزمة الإنسانية كمظهر للتمثيل

فی هذا الإطار، تُعرض المعاناة الحقيقية، وعدم المساواة، والإخفاقات، والمشكلات 

الاجتماعية فی الشــرق ليس باعتبارها ظروفًا تاريخية وبنائيــة، بل كصورة مُصوّرة 

ومُؤنســنة للأزمة. اللغة الناتجة عن هذا التمثيل تخلق «أزمة إنسانية عالمية» مشتركة، 

لكن بطريقة تجعل الغرب يظهر فی موقع الفهم والحل.

بعبارة أخری، يعرَّف الشــرق كـ «منطقة أزمة»؛ اللغة الخطابية الغربية تقدّم الأزمة 

الإنســانية كموضوع فردی وثقافی، فی حين أنّ هذا التمثيل يخفی فی الواقع الأسس 

البنيوية للسلطة، الهيمنة، والإمبريالية. 

لمــاذا يمكن اعتبار هذه «اللغة» مشــتركة؟ علی الرغم من ظهورها فی ســياقات 

اجتماعية وتاريخية مختلفة، فإنها تخلق إطارًا عالميا لتمثيل الشــرق: تســتخدم وسائل 

الإعلام، السياســيون، الجامعات، والمؤسسات الثقافية الغربية هذه اللغة لتقديم الشرق 

كأزمة إنسانية ثابتة. كما يعاد إنتاج هذه اللغة فی النصوص العلمية، التعليمية، الإعلامية، 

وحتی فی استراتيجيات الحكومات.

وبالتالی، فإن "اللغة المشــتركة للأزمة الإنسانية" ليست مجرد وصف مصطلحی، بل 

هی نمط خطابی حدده سعيد ونقده فی كتابه عن الاستشراق. فـ«يمكن فهم الاستشراق 

كمؤسســة افتتاحية للغرب تجاه الشرق؛ خطاب لا يمثل مجرد تمثيل، بل هو فعل من قِبَل 

القوی التاريخية والسياسية لتعريف نفسها بالنسبة للشرق.» (سعيد، ١٤٠٢ش: ٦٥)

النتيجة

تُظهر نتائج البحث أنّه رغم الاختلافات التاريخية (الاستعمار الصهيونی فی فلسطين 



٧٦ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٩، خريف ١٤٠٤ش

والانهيار ما بعد الاشتراكی فی أوروبا الوسطی)، تعكس كلتا الروايتين، من خلال هياكل 

سردية مميزة (خطی–سياسی عند كنفانی، دائری–ما بعد حداثی عند كراسناهوركای)، 

تجربة مشتركة لـ «الاغتراب الثقافی» وفق سعيد، حيث ينظر إلی الاستعمار ليس مجرد 

ظاهرة سياســية، بل كحدث معرفی يعطل وعی الإنســان. فی «رجال فی الشمس»، 

يتحوّل المنفی الجســدی لأربعة لاجئين فلسطينيين (أبو قيس، سالم، خالد، وأسعد) إلی 

استعارة عن التشــرد ما بعد الاســتعماری: الموت الصامت فی خزان الصحراء يمثل 

الانقطاع عن الجــذور الهوياتية وفقدان الفعل الجماعی. وهذه التجربة، وفق ســعيد، 

هی نتيجة الاستشــراق الذی يقلّص الشرق إلی موضوعات خاملة و«بلا تاريخ». كما 

يعرض كنفانی التشرد الفلســطينی ليس كخبرة فردية، بل كنتيجة تاريخية واجتماعية 

لمصير جماعی. فاللاجئون الثلاثة فی القصة عالقون فی الفقر، عدم الاستقرار السياسی، 

وإهمال المؤسســات الاجتماعية؛ وقرارهم الهجرة إلی الكويت يبدو فعلاً للبقاء، إلا أنّ 

مســارهم نحو الموت فی الخزان يكشــف عبثية عملية ووجودية لظروف حياتهم. هذه 

العبثية ليســت مجرد فقدان للمعنی علی المســتوی الفردی، بل نتيجة أنظمة اجتماعية 

وهياكل قوة غير عادلة تحد من حياة وأمل اللاجئين.

من منظور السرد، يستخدم كنفانی فی «رجال فی الشمس» السرد الخطی والمباشر 

لتوضيح الســبب والنتيجة للكارثة؛ هذا الاختيار الشــكلی يمكّن القارئ من إدراك 

الترابط بين العوامل الاجتماعية والتاريخية، ويظهر أنّ العبث والتشــرد ليسا صُدفة أو 

خصائص جوهرية للشخصيات، بل نتيجة واضحة للهياكل السياسية والاجتماعية. هذه 

الشفافية فی السرد تضع القارئ فی موقع الحكم والتعاطف، وتتيح له تحليل العلاقة بين 

النفی، الحرمان، والكارثة الإنسانية.

علی المســتوی الدلالی والفلسفی، يمثّل العبث فی القصة أزمة المعنی وفقدان الفعل 

الفعّال. فالشخصيات، رغم كونها فاعلة، غير قادرة علی تغيير مصيرها، وتواجه جهودها 

عقبات تاريخية واجتماعية قاســية. كما أنّ التشرد لديهم متعدد الأبعاد: جسدی، نفسی 

واجتماعی، ويبين أنّ غياب لغة مشتركة وبنية داعمة، إلی جانب الحرمان المادی، يجعل 

تجربة الأزمة الإنسانية كاملة. فی هذا السياق، يقرن كنفانی التشرد بالعبث ليحوّل كارثة 



العبث والمنفی؛ دراسة مقارنة بين "رجال فی الشمس" و"تانغو الشيطان" فی ضوء النقد... / ٧٧

الفلسطينيين من مجرد حادثة إلی رمز للتجربة الإنسانية تحت الاستعمار والنفی. 

فی المقابل، تصوّر «تانغو الشــيطان» النفی علی أنه داخلی وهيكلی: فالشخصيات 

فی المزرعة المستنقعية عالقة فی حلقة فساد إيريمياس (المنقذ–المحتال)، ويختبرون عبثية 

نيهيليســتية بنمط نيتشه: انتظار بلا جدوی، أمل كاذب، وعودة دائرية إلی نقطة الصفر، 

وهو ما يسميه سعيد «ألم النفی النفسی الأكثر قسوة». فی «تانغو الشيطان»، يمثل العبث 

علی ثلاثة مســتويات: العبث الزمنی: انتظار بلا جــدوی، والعبث الدلالی: الخلاص 

الكاذب، والعبث الهيكلی: العودة الدائرية. ومن منظور التشــرد: التشرد المكانی: البيئة 

الممطرة، الموحلة، والمتروكة تُظهر عالمًا بلا مأوی أو «مكان» آمن. التشرد الاجتماعی: 

الشخصيات مترابطة بدافع الحاجة وليس التعاطف الحقيقی. التشرد الروحی والهوياتی: 

الأمل بالخلاص من خلال قائد كاريزمی (إيريمياس) يظهر أنّ الشــخصيات، فی غياب 

المعنی، تعلق آمالها علی أی نقطة، حتی لو كان هذا الخلاص وهميا. كلا العملين يظهران 

العبث ليس كمسألة فردية، بل هيكلية (الهيمنة الاستعمارية / ما بعد الاشتراكية). ومع 

ذلك، يسمح كنفانی عبر السرد الخطی السببی (من الفقر إلی الموت) بإمكانية الفعل المقاوم، 

بينما يثبت كراســناهوركای من خلال الجمل الطويلة والزمن الدائری مأزق الحداثة. 

ومن حيث الفروقات الأســلوبية والنتائج النظرية، يمکن القول إن أسلوب كنفانی 

(السرد المباشر والحوار الوظيفی) يعمل ككشف سياسی، حيث يحوّل الصمت الجماعی 

إلی تحذير، بينما أســلوب كراســناهوركای (تدفق الوعی، حذف الحدود بين الوصف 

والفعل) يغمر القارئ فی العبث. هذه الاختلافات تكمل بعضها البعض: فالأدب المقاوم 

العربی (كنفانی) يخلق فاعل نقدی، بينما أدب أوروبا الوسطی (كراسناهوركای) يكشف 

الهيمنة ما بعد الاستعمارية الداخلية للغرب، وكلاهما يكسر الحدود الثقافية فی «اللغة 

المشتركة للأزمة الإنســانية». وعن الاقتراحات البحثية، فيمكن للدراسات المستقبلية 

التركيز علی نماذج الترجمة ما بعد الاســتعمارية، مع الانتباه إلی التركيب النحوی الحد 

الأدنی للحفاظ علی إيجاز اللغــة العربية مقابل التعقيد البعد حداثی، كما يمكن إجراء 

مقارنات مع أعمال إيرانية مثل «سوفوشــون» للکاتبة سيمين دانشور، لسد الفجوة فی 

الدراسات المقارنة بين الشرق الأوسط وأوروبا الوسطی، حيث هذا المنهج يحوّل الأدب 



٧٨ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٥٩، خريف ١٤٠٤ش

إلی منصة للمقاومة العالمية ما بعد الاستعمارية. 

المصادر والمراجع 
ابراهيمی، فاطمه وسلطانی علی. (۱۳۹۸ش). «نگاهی پسا استعماری به ادبيات مقاومت فلسطين». 

نشريه ادبيات پايداری». خريف وشتاء. العدد ۱۳. صص۱۱-۳۰

اشکرافت، بيل و گريفيث، گاريث. (۱۳۹۵ش). فرهنگ اصطلاحات پسا استعماری، ترجمه حاجيعلی 

سپهوند. طهران: نشر آرياتبار.

برتنز، يوهانس ويلم. (۱۳۸۲ش). نظريه ادبی، ترجمه فروزان سجودی. طهران: نشر آهنگ. 

سپهوند، حاجيعلی. (۱۴۰۴ش). پسااستعماری (تاريخچه، مبانی نظری، تئوری های ادبی، رويکردها، 

مدل های انتقادی و تئوری های گفتمانی). طهران: نشر فرهنگ.

سعيد، ادوارد. (۱۴۰۲ش). شرق شناسی، ترجمه محمد غلامی. طهران: نشر علم.

سعيد، ادوارد. (۱۳۸۸ش). کتاب بی در کجا، ترجمه علی اصغر بهرامی. طهران: نشر ويستار.

سنچولی، احمد و نومسلمان، حســنيه. (۱۳۹۹ش). «بررسی تطبيقی مولفّه های پايداری در داستان 

زنده باد کميل (محســن مطلق) و رجال فی الشّــمس (غسّان کنفانی)». نشــريه کاوش نامه ادبيات 

تطبيقی. السنة ۱۰. العدد ۳۷. صص۷۵-۹۱

عموری، نعيم و نجاتی فلاح، ســيد حسين. (۱۳۹۸ش). «تحليل مؤلفه های ادبيات پايداری در رمان 

رجال فی الشــمس اثر غســان کنفانی». نشــريه پژوهش در آموزش زبان و ادبيات عرب. السنة 

الأولی. العدد ۱. صص۵۹-۷۷

کراسناهورکايی، لسو. (۱۴۰۴ش). تانگوی شيطان، ترجمه سپند ساعدی. ط ۸. طهران. نشر نگاه.

کنفانی، غسان. (۱۴۰۴ش). رجال فی الشمس (داستان های کوتاه عربی). قم: نشر قاصدک.

کنفانی، غسان. (۱۳۹۹ش). رجال فی الشمس، ترجمه مريم نفيسی راد. طهران: نشر شانی.

کليگز، مری. (۱۳۸۸ش). درســنامه نظريه ادبی، ترجمه جلال سخنور والهه دهنوی وسعيد سبزيان. 

طهران: نشر اختران.

ملاابراهيمی، عزت. (۱۳۹۲ش). رمان پايداری فلسطين. طهران: منشورات جامعة طهران.

وود، جيمز داگلاس گراهام. (۱۴۰۲ش). داســتان چگونــه کار می کند، ترجمه محمود خوش  چهره. 

طهران: نشر اريش.
Pannian, Prasad(2016) Edward Said and the Question of-
Subjectivity, Palgrave Macmillan, London


