
تحليــل الخطاب والأيديولوجيا فی رواية "النخلة والجيران" لغائب 
طعمة فرمان علی ضوء نظرية فرکلاف

علی خوش گفتار٭
عباس گنجعلی (الکاتب المسؤول)٭٭

الملخص
يعدُّ تحليل الخطاب فی الأعمال الأدبية من المناهج المهمة فی النقد الأدبی المعاصر، والذی 
احتل مساحة كبيرة من النقد اليوم بفروعه وأشكاله المختلفة. ومن أبرز هذه التوجهات 
"تحليل الخطاب النقدی". والمنهج هذا ينظر إلی اللغة باعتبارها منتجا اجتماعيا، فيدرس 
العلاقة الوثيقة بين العمل والإيديولوجيا، کما يدرس العلاقة بين السلطة والمجتمع. وإن 
منهج فرکلاف فی تحليل الخطاب النقــدی هو المنهج الأبرز والأكثر شمولاً وقبولاً الذی 
رحّب به الکثير من الباحثين. وذهب فرکلاف فی نظريته إلی أنه يمكن فهم محتوی العمل 
ورسالته الاجتماعية والوصول إلی علاقات القوة والعلاقات الاجتماعية من خلال اللغة 
فی إطار المحاور الثلاثة؛ أی الوصف والتفسير والتبيين. وهذه الورقة البحثية باعتمادها علی 
المنهج الوصفی التحليلی وبناءً علی النظرية المشار إليها، تحاول أن تدرس الرواية الشهيرة 
"النخلة والجيران" للكاتب غائب طعمة فرمان استكشافا الخطاب والأيديولوجية السائدة 
فی الرواية المذکورة من خلال فحص المستويات الثلاثة؛ أی الوصف والتفسير والتبيين، ثمّ 
المكوّنات الأساسية لكل من هذه المستويات فی الرواية، من أجل تحديد أدلة لفهم المجتمع 
العراقی بعد الحرب العالمية الثانية، والذی يسعی فرمان إلی تفسيره من خلال نهجه الواقعی. 
ومن أهم ما توصل إليه البحث أن رواية المذکورة علی المستوی الوصف، تعتبر عملاً شعبياً 
يتميز باللغة المحلية والتعابير العامية، کما أنها تحكی قصة سياسية واجتماعية علی مستوی 
التفسير ساعية إلی تحليل الأوضاع الاقتصادية السائدة فی العراق. وعلی مستوی التبيين 
فإنها تشير إلی وجود خطاب الجمود لدی المناضلين، کما أنّ فرمان يصور خطاب الركود 
والعزلة السائدة فی العراق بعد الحرب العالمية الثانية، ويسعی إلی تعزيز خطاب العاطفة 
والقومية للخروج من هذا المأزق. ومن خلال تصوير الركود السياسی والاجتماعی فی 
العراق بأسلوب واقعی، أشار الکاتب إلی استمرار الاستعمار ونشوئه نتيجة لهذا السلوك.

الكلمــات الدليلية: السردانية العربية، الخطاب، الأيديولوجيا، فرکلاف، غائب طعمة 
فرمان، النخلة والجيران.

٭. طالــب الدکتوراه فی اللغة العربيّة وآدابها، قســم اللغة العربيّة وآدابهــا، کلّية الإلهيات والمعارف 

الإسلامية، جامعة الحکيم السبزواری، سبزوار، إيران

٭٭. أســتاذ فی قســم اللغة العربيّة وآدابها،کلّية الإلهيات والمعارف الإســلامية، جامعة الحکيم 

a.ganjali@hsu.ac.irالسبزواری، سبزوار، إيران

إضاءات نقدية (مقالة محکمة)
السنة الخامسة عشرة ـ العدد الستّون ـ شتاء ١٤٠٤ش/ كانون الأول ٢٠٢٥م

https://doi.org/10.82401/roc.2025.1220675

صص ١٦٠ ـ ١٣٧

تاريخ القبول: ١٤٤٧/٠٧/١٧ق تاريخ الاستلام: ١٤٤٧/٠٤/١٦ق 



١٣٨ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٦٠، شتاء ١٤٠٤ش

المقدمة

إن دراســة الأعمال الأدبية من وجهة نظر علم الاجتماع وضرورة اكتشاف وتبيين 

العلاقة بين الأعمال الأدبية والبيئة والســياق الذی ولدت فيه يعد من أهم المناهج فی 

بحث النقد الأدبی المعاصر. وفی هذا الإطار، تم النظر فی نظرية تحليل الخطاب النقدی 

لفرکلاف، کما تم النظر فی التحليلات التی تجاوزت مستوی الكلمات لفحص الخطاب 

والعلاقة بين كمية البنية الفوقية والخارجية فی العمل. «تحليل الخطاب النقدی هو تحليل 

أيديولوجی، يكشف عن وجه الأيديولوجيات والقوی الخفية وراء النصوص الإعلامية 

والأدبية والسياســية والقضائية، وبشكل عام، هو كشــف عن سر الأشكال الخطابية 

لإنتاج النصوص وتفســيرها ودورها فــی رؤی الأفراد وأحكامهــم.» (آقاگل زاده، 

١٣٩٠ش: ١٦٠) ومــن النقاط المهمة فی منهج التحليل النقدی للخطاب بشــكل عام 

وفی تحليل الخطاب النقدی بشــكل خاص أن النص والقضايا الاجتماعية لا تربطهما 

دائما علاقة مباشــرة، بل توجد بينهما علاقة غير مباشرة ورمزية أحيانا. لذلك، ينبغی 

لتحليل الخطاب أن يحلل النص ويعبر عن القضايا الخفية وراء النصوص؛ بعبارة أخری، 

«يجب علی تحليل الخطاب أن يشــرح ويقول ما هی الأفكار التی كانت لدی المتحدث 

(أو الكاتب)، وفی الواقع، يكشــف عن الوجه الخفی للنص.» (يارمحمدی، ١٣٨٣ش: 

١٨٢) يسمح تحليل الخطاب للباحث بملاحظة جذور وتأثير النص الأدبی علی القضايا 

السياسية والاجتماعية، ويســمح للقارئ بفهم ظروف المجتمع فی العصر الذی تم فيه 

إنشاء النص. فی الواقع، يتواصل تحليل الخطاب مع التاريخية الجديدة من جهة، ويحاول 

اكتشاف وفحص القيمة التاريخية والاجتماعية للأعمال الأدبية.

تُعد دراســة القضايا العراقية المعاصرة ذات أهمية بالغة. فتاريخ العراق المضطرب 

فی العصر الحديث يتطلب دراســته بكل الطرق الممكنة، ســواءً من خلال النصوص 

التاريخية والسياسية أو من خلال النصوص الأدبية. ومن بين الفترات التاريخية التی مر 

بها العراق، تشــكل فترة الانتداب البريطانی أهمية خاصة، فهی تمثل الوضع الذی أدی 

إلی الثورة القومية ثم صعود دكتاتورية صدام حسين والتطورات السياسية والاجتماعية 

اللاحقة. وتعتبر هذه الفترة مثيرة للاهتمام من حيث نوع العلاقة التی كانت تربط الناس 



تحليل الخطاب والأيديولوجيا فی رواية "النخلة والجيران" لغائب طعمة فرمان علی ضوء نظرية فرکلاف / ١٣٩

بأصحاب السلطة بسبب الصراع بين الشــعب العراقی والقوات البريطانية التی كانت 

فی قمة السلطة. ويعد غائب طعمة فرمان من الأدباء الذين كتبوا أعمالاً أدبية فی هذه 

الفترة، وتعد أعماله التی اســتخدم فيها الأســلوب الواقعی مرآة كاملة لواقع العراق 

وأوضاعه فی العهــد الملكی العراقی. نظرًا لمكانة روايــات فرمان فی عكس الوضع 

السياسی والاجتماعی فی إحدی أهم الفترات السياسية فی العراق، تسعی هذه المقالة 

إلی دراســة العلاقة بين الأعمال الأدبية وظروف المجتمع خلال هذه الفترة. وللوصول 

إلی نتائج ملموســة ودقيقة، تمت دراســة هذه القضية من خلال نظرية تحليل الخطاب 

النقدی لفرکلاف. 

أسئلة البحث

حاولت هذه الدراسة للإجابة عن الأسئلة التالية:

ما هی أنواع الأشــكال والصيغ اللغوية المستخدمة فی رواية النخلة والجيران . ١

وفقا لمستوی الوصف فی نظرية فرکلاف؟

ما هی القصة التی يرويها الکاتب فی روايته وكيف؟. ٢

ما هی العلاقة بين الأشكال التعبيرية واللغوية والظروف الاجتماعية والخطاب . ٣

السائد فی العمل حسب نظرية فرکلاف؟

فرضيات البحث

تخلق الرواية خطابًا هجينًا عبر المزج بين اللغة العامية والفصحی واســتخدام . ١

الرموز والتقنيات الأدبية، بهدف عكس البيئة العراقية وتشــكيل أداة اتصال 

فعّالة مع القارئ.

تعكس الرواية التناقضات الاقتصاديــة والاجتماعية فی العراق بعد الحرب . ٢

العالمية الثانية عبر صراع خطابی بــين مؤيدی الوجود البريطانی ومعارضيه، 

مستخدمةً التناص مع القرآن والأمثال الشعبية لدعم الواقع أو نقده.

تكشــف الرواية عن علاقة جدلية مع السياق الاجتماعی، حيث تعكس وتُنتج . ٣

خطاب الجمود الناتج عن القمع السياســی والظروف الاقتصادية، مما يقوّض 



١٤٠ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٦٠، شتاء ١٤٠٤ش

الخطاب النضالی ويؤدی إلی قبول نســبی للوجود البريطانی كحلّ اقتصادی 

لدی بعض الشرائح المهمشة.

خلفية البحث

تناولت العديد من الأبحاث والدراســات رواية «النخلة والجيران» وأعمال غائب 

طعمة فرمان الأخری من زوايا نقدية متعــددة، كما طبقت نظرية نورمان فركلاف فی 

تحليل الخطاب علی نصوص روائية مختلفة. وفيما يلی عرض لأبرز هذه الدراسات:

شــلبية (١٩٩٦) فی كتابه «غائب طعمة فرمان دراسة مقارنة فی الرواية العراقية» 

ركز علی تحليل الســمات الفنية المميزة لأســلوب فرمان الروائی، مع إجراء مقارنات 

بين تقنياته السردية والاتجاهات الســائدة فی الرواية العراقية المعاصرة له. وتوصلت 

الدراسة إلی أن فرمان تميز بأســلوب واقعی فريد، يعتمد علی التوصيف الدقيق للبيئة 

والشــخصيات الشعبية، مما جعله أحد الأعمدة الأساسية للمدرسة الواقعية فی الأدب 

العراقی.

گوينده (٢٠٠٩م) فی رسالتها للماجستير «رواية العراق، النخلة والجيران نموذجًا» 

تناولــت تطور الشــكل الروائی فی الأدب العربی المعاصر، مــع اتخاذ رواية "النخلة 

والجيران" نموذجاً للتطبيق، حيث رصــدت أبرز الخصائص الفنية والموضوعية للرواية 

العربية من خلال هذا النص. وأظهرت الدراسة أن الرواية تمثل علامة فارقة فی مسار 

الرواية العراقية، حيث نجحت فی توثيق التحولات الاجتماعية والســيكولوجية لفترة 

زمنية حاسمة.

الخزاعی (٢٠١٦) فی مقالته «تأصيل الأدب الشــعبی فی رواية النخلة والجيران 

لغائــب طعمة فرمان» درس الآليات التی وظف من خلالها فرمان الرموز والموروثات 

والحكايات الشــعبية فی بنية روايته، مع تركيز خاص علــی كيفية انعكاس "الصوت 

الشعبی" وتجليه فی صورة القيم والنظام الأبوی المهيمن. وخلص البحث إلی أن الرواية 

تمُثل امتداداً عضوياً للذاكرة الشــعبية العراقية، حيث حوّلت المكونات الشــفاهية إلی 

عنصر جمالی ودلالی داخل النص المكتوب.



تحليل الخطاب والأيديولوجيا فی رواية "النخلة والجيران" لغائب طعمة فرمان علی ضوء نظرية فرکلاف / ١٤١

عبدالرضــا (٢٠٢١) فی مقالتها «تداخل الفنون فی الرواية العراقية: رواية النخلة 

والجــيران للروائی غائب طعمة فرمان نموذجًا» تناولت ظاهرة التداخل الأجناســی 

والفنی فــی الرواية، محللة كيفية اندماج أنماط تعبيرية مختلفة كالشــعر والمســرحية 

والملحمة والأســطورة، وكذلك تأثيرات فنون الســينما والمسرح، فی نسيج الخطاب 

الروائی. وتوصلت الدراسة إلی أن هذا التداخل أسهم فی إثراء البنية السردية وخلق 

نص متعدد الأصوات والطبقات، يفتح أبواباً واسعة للتأويل.

عبدالرحيم وسعدون زاده (٢٠٢٤) فی مقالتهما «سيميائية الشخصية فی رواية النخلة 

والجيران لغائب طعمة فرمان» تناولتا الشخصيات الروائية بوصفها علامات سيميائية 

قــادرة علی حمل المضامين والدلالات، حيث قاما بتحليل دلالات الأسماء والســمات 

الشــخصية والعلاقات بين الشخوص. وأبرزت الدراســة كيف أن تحليل السيميائيات 

الشخصية يكشف النقاب عن الرسالة النقدية والاجتماعية الكامنة فی العمل، ويعری 

آليات تشكل الهوية والعلاقات داخل المجتمع المصغر الذی تصوره الرواية.

خوش گفتار وآخرون (٢٠٢٦) فی مقالتهم «تحليل الخطاب النقدی فی رواية خمسة 

أصــوات لغائب طعمة فرمان؛ مقاربة فی ضــوء نظرية نورمان فركلاف» قدموا مقاربة 

تحليلية تطبق الإطار النظری لفركلاف بمراحله الثلاث (الوصف، التفسير، التبيين) علی 

خطاب رواية "خمسة أصوات". وهدفت الدراسة إلی كشف الآليات الخطابية التی تعبر 

عن علاقات القوة والتحولات الاجتماعية فی العراق. وأسفر التحليل عن نتائج مهمة، 

أبرزها الكشف عن الدور المركزی لتقنيات أسلوبية محددة كالتكرار واستخدام المفردات 

المتناقضة واللغة العامية، فی تجسيد واقع التمييز الاجتماعی والفوضی السياسية، وكيفية 

تشكل خطاب احتجاجی من خلال التفاعل بين الواقع الاجتماعی الملتهب وممارسات 

السلطة القمعية.

ملخص القصة

تدور هذه الرواية حول خبازة تدعی ســليمة، تعيش فی نفس البيت مع ابن زوجها 

حسين، ويتم سرد القصة والمشاكل التی تواجهها هاتان الشخصيتان علی مدار الكتاب. 



١٤٢ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٦٠، شتاء ١٤٠٤ش

تتعدد الشخصيات فی الرواية، ولكلٍّ منها طابعها الخاص وأسلوبها الخاص. ومن نقاط 

قوة الرواية تصوير الشخصيات، وخاصةً شخصية سليمة، كما أن شخصية مصطفی، فی 

تقابله مع سليمة، تجذب الانتباه. شخصية استغلالية تحاول أن تصنع من ممتلكات الفقراء 

ثروة لنفسها. وأيضًا، شخصيات الخالة نشيمة، وتماضر، وبائع الدراجات وطريقة التعامل 

معهــم مثيرة للاهتمام للغاية. تروی هذه الرواية أحــوال الناس وحياتهم الاجتماعية 

خلال ســنوات الحرب العالمية الثانية وعهد الملــك فيصل، آخر ملوك العراق. وتقدم 

للقارئ معلومات وافية عن فترة الاســتعمار البريطانی للعراق، حيث استشری الفقر 

والفساد والمرض والأمية والتمييز.

المهاد النظری للبحث

نشأ منهج تحليل الخطاب النقدی، المعروف فی اللغة الأكاديمية والنصوص المتخصصة 

باســم CDA، فی أوائل تسعينيات القرن العشــرين وأصبح أحد أكثر مجالات العلوم 

الاجتماعية رســوخًا ومكانة فی القرن الحادی والعشرين. بشكل عام، «يمكن تعريف 

تحليل الخطاب النقدی بأنه برنامج بحثی متعدد التخصصات (أو عبر التخصصات) موجه 

نحو حل المشكلات.» (وُداك، ٢٠١١م: ٣٨) يتناول هذا النهج العلاقة بين علم الاجتماع 

والأدب، ويربط فی الواقع بين مجالين مختلفين. ينصب التركيز الرئيسی لتحليل الخطاب 

النقدی علی السلطة، وخاصةً السلطة المعُاد إنتاجها مؤسسيا. (عکاشه، ١٣٩٨ش: ٧١)

يهدف تحليل الخطاب النقــدی إلی تحليل العلاقات البنيوية للهيمنة والتمييز والقوة 

والسيطرة التی تتجلی فی اللغة. فهو يؤكد أن الخطاب أداة فی خدمة السلطة، وغالبًا ما 

تكون آليات عمله خفية ومعقدة. لذا، فإن أحد أهدافه الأساســية هو الكشف عن هذه 

الآليات وفضحها. (فرقانی وآخــرون، ١٣٩٠ش: ١٣٧) ولا يقتصر هذا التحليل علی 

تفاعل الخطاب مع القوة فحسب، بل يحلل أيضًا تأثيراتها وعواقبها، وكيف تمُارَس علی 

الأفراد والجماعات والمجتمعات. ويعدّ عدم المساواة، الناتج عن آليات تستبعد وتحرم 

فئات معينة، من أكثر هذه التأثيرات تعقيدًا. (نفس المصدر: ١٣٨)

كما يحظی مفهوم اللغة باهتمام بالغ فی تحليل الخطاب النقدی، الذی يتناولها بوصفها 



تحليل الخطاب والأيديولوجيا فی رواية "النخلة والجيران" لغائب طعمة فرمان علی ضوء نظرية فرکلاف / ١٤٣

ممارســة اجتماعية، ويهتم بكيفية نشــوء الأيديولوجيات وعلاقات القوة وتجليها عبر 

الاســتخدام اللغوی. (باركر، ٢٠١١: ٢٦) بل إن جوهر هذا المنهج يكمن فی سعيه إلی 

اكتشاف الكيفية التی تُستخدم بها اللغة لخلق علاقات القوة والأيديولوجيات وإدامتها، 

وكيف يمكن تحديهــا وتفكيكها. (نفس المصدر: ١٦٧) ويحــدد نورمان فركلاف ثلاث 

خصائص أساســية للتحليل النقدی للخطاب: أولاً، أنه ليس مجرد تحليل للنص المعزول، 

بل هو جزء مــن تحليل منهجی متعدد التخصصات للعلاقــات بين الخطاب والعناصر 

الأخری فی العملية الاجتماعية. ثانيا، أنه ليس تفســيرًا عامًا للخطاب فحســب، بل 

يتضمــن تحليلاً منهجيا دقيقًــا للنصوص ذاتها. ثالثًا، أنه ليــس وصفيا محايدًا، بل هو 

توجيهی نقدی؛ إذ يركز علی مظاهر التشــوه الاجتماعی فی جوانبها الخطابية، ويقترح 

ســبل معالجتها والحدّ من حدتها. (فركلاف، ١٣٧٩ش: ١٠) وتشــكل هذه المستويات 

الثلاثة (الوصف، التفســير، التبيين) الإطارَ المنهجی المتكامل الذی من خلاله يفحص 

الخطاب، بدءًا من الأشــكال اللغوية وصولاً إلی تحديد الأيديولوجيا وعلاقات القوة 

المؤثرة فيه.

تشكل نظرية فركلاف إحدی الركائز الأساسية فی حقل الدراسات الخطابية النقدية، 

حيث تدمج بين التحليل اللغــوی الدقيق والنقد الاجتماعی. ينطلق فركلاف من فكرة 

أن اللغة شكل من أشكال الممارسة الاجتماعية. (فركلاف، ١٣٧٩ش: ٨) وتتضمن هذه 

الفكرة ثلاث فرضيات أساسية: اللغة جزء لا يتجزأ من المجتمع. اللغة عملية اجتماعية. 

اللغة عملية تتأثر وتؤثر فی الأجزاء غير اللغوية من المجتمع.

يقدم فــركلاف نموذجًا تحليليا ثلاثــی الأبعاد يربط بين المســتوی النصی الدقيق 

والمستوی الاجتماعی الأوسع:

مســتوی الوصف: ويهتم بالتحليل اللغوی الشــكلی للنص (كالمفردات، والقواعد، 

والصور البلاغية)

مستوی التفسير: ويركز علی العلاقة بين عمليات إنتاج النص وتأويله، ويفحص فيه 

السياق المباشر (الظرفی) والتناص.

مستوی التبيين: ويهدف إلی شرح وتفســير العلاقة الجدلية بين الممارسة الخطابية 



١٤٤ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٦٠، شتاء ١٤٠٤ش

(الوصف والتفسير) والممارســة الاجتماعية الأوسع، من حيث علاقات القوة والهيمنة 

والأيديولوجيا.

يؤكد فركلاف علی الطبيعة التفاعليــة للنص، فهو ليس منتجًا نهائيا، بل هو موضع 

صراع وتفاوض علی المعنی، تتقاطع فی تشــكيله عوامل تاريخية وثقافية واجتماعية 

وسياســية. ومن هنا، فإن تحليل الخطاب النقدی لا يكتفی بتفســير النص داخليا، بل 

يربطه بالســياقات الاجتماعية الكبری التی تُنتجه وتُؤول فيه، ســاعيا إلی الكشف 

عن كيفية إســهام الخطاب فی إنتاج علاقات غير متكافئة أو فی تحديها. (يارمحمدی، 

١٣٨٣ش: ٤)

ويمثل هذا الإطار النظری بمستوياته الثلاثة الأساس المنهجی الذی تنطلق منه هذه 

الدراســة فی تحليل خطاب رواية «النخلة والجيران»، سعياً للكشف عن الآليات التی 

تُشكّل من خلالها الأيديولوجيا وعلاقات السلطة فی النص الروائی.

مستوی الوصف

المرحلــة الأولی فی نظرية نورمان فرکلاف لتحليل الخطاب النقدی هی مســتوی 

الوصــف. فی هذه المرحلة، يفحص النص الأدبی بذاته، منفصلاً عن النصوص الأخری 

وعن الســياق والوضع الاجتماعی. يمكن اعتبار مجموعة الســمات الرسمية الموجودة 

فی النــص بمثابة اختيارات محددة بين خيارات المفــردات والقواعد النحوية المتاحة 

التی يستخدمها النص. هذا التحليل تحليلٌ تجريدی للنص. (فركلاف، ١٣٧٩ش: ١٧٥؛ 

حدادی، ١٣٩٠ش: ٣٣) لذلك، يقال: «لتحليل نصٍّ ما، ينبغی أولاً ملاحظة أن موضوع 

الرســالة يلعب دورًا أساسيا فی اختيار نوع اللغة.» (بهلوان نجاد، ١٣٨٧ش: ٤١) فی 

هذه المرحلة يتم تحديد السطح الخارجی والقشرة الخارجية للعمل، ويتم إعداد الأرضية 

اللازمة لفهم خطاب العمل فی مرحلة التفسير والتبيين.

إن صياغة العنوان الجذابة هی أول ما يوقف القارئ علی مســتوی الوصف. عنوانٌ 

يدلّ أيضًا علی تعدد الأشــخاص"النخلة والجيران". مع أن شجرة النخيل تبدو وكأنها 

تمُثّل الشخصية الأنثوية فی القصة، إلا أن هذا ليس المقصود فی الرواية. "شجرة النخيل"، 



تحليل الخطاب والأيديولوجيا فی رواية "النخلة والجيران" لغائب طعمة فرمان علی ضوء نظرية فرکلاف / ١٤٥

فهی شجرةٌ لا تختلف فی بعض خصائصها عن الشخصية الأنثوية فی القصة.

الشــخصية الرئيسية فی الرواية هی امرأة تدعی "ســليمة" التی تكافح باستمرار 

لتوفــير ضروريات الحياة. هذا العنوان مســتوحی من كلمة "جــيران" بصيغة الجمع. 

جيران، عنوان يذكرنا برواية "جيران" الفارسية لأحمد محمود.

فی هذه الرواية، يتضح جليا أن وضع جماعة أو طبقة ومجموعة من الناس المتجاورين 

يروی فی ســياق المجتمع العراقی. لذا، يوحی العنوان بالجماعية والروح الاجتماعية 

وغياب الفردية فی الرواية، ويتحدث الكاتب عن قضية عامة وشاملة.

هناك مســألة أخری تجذب القارئ علی مســتوی الوصف وهی استخدام الجمل 

والتعبيرات العامية، والتی اختارها الکاتب وفقًا للشــخصيات البســيطة والمتواضعة، 

تناســب هذه اللغة.  إن انعكاس حياة الجماهير فی الرواية دفع الکاتب إلی التحدث 

بلغتهم، وعدم تنظيم عمله بمعزل عن مزاج أبطاله. علی ســبيل المثال، فی بداية الرواية، 

تُستخدم التعبيرات العامية بوضوح وغزارة: 

«قبل أن تغرب الشمس سمع الجيران صوتها

ثالت أسومة العرجة

القرچ خاتونة المحلة

وقال حمادی العربنچی فی الطولة المجاورة لبيتها،

عبخانة... خوب مو عبخانة!

وقال حسين وهو علی بعد خطوتين منها:

أنت يومية معذبتنی... مو دا أحلف لچ بالعباس» (فرمان، ١٩٨٨م: ١٧)

ومن الواضح أنه عندما تروی الرواية علی أيدی الشخصيات، فإن الکاتب يتحدث 

بلغتهم العامية الخاصة؛ وعندما يربط أجزاء الكلام، عندما تكون الرواية بلغته الخاصة 

كراوٍ فإن الكلمــات تكون بليغة ورسمية. حافظ الكاتب علــی الطابع المحلی للعراق، 

وهدفــه كتابة قصة عراقية تعكس الظروف الاجتماعيــة والثقافية والعقائدية للعراق. 

ينوی الكاتب نقل تجربته فی العراق ككاتب، لذا من الطبيعی ألا ينأی بنفسه عن أجواء 

المجتمع الذی يتحدث عنه أسلوبًا ولغةً.



١٤٦ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٦٠، شتاء ١٤٠٤ش

اللغة المحادثة والحوارات المتكررة فی الرواية، والتی تجعل الرواية تبدو وكأنها لعبة 

بينج بونج، هی من الســمات الشكلية الأخری للرواية. فی هذه الرواية، يحاول فرمان 

إدخال الشــخصيات نفســها فی القصة ويتجنب التدخل ولعب دور مطلق. فی الواقع، 

تحاول هذه الرواية خلق صورة مباشــرة لمزاج الشــخصيات، وكلماتهم، وأفعالهم، مما 

يســمح للقارئ بالتواصل مع ما تقوله الشخصيات وتفكر فيه دون أی وسيط. وتغطی 

الحوارات مســاحة واسعة من الرواية وتلعب دوراً فعالاً فی تقدم السرد وخلق أجواء 

الرواية. يجذب الموتيف وبعض الرموز، مثــل موتيف النخيل، الانتباه فی الرواية. وقد 

استخدم الکاتب هذا الموتيف لخلق تشابه وتقارب بين البشر والأشجار. 

شــجرة النخيل فی هذه الرواية قاحلة، وهی وحيدة کالشخصية الأنثوية فی القصة، 

وتعتمد علی نفســها فقط: «حملتها إی النخلة القميئة، وثبــت فيها الماء لتنقع. وذهبتُ 

إلی الليوان لتنقل حزم الحطب الطرفة لتکســرها فی الحوش وقوداً ليوم غد.» (فرمان، 

١٩٨٨م: ١٨) 

لذا، ما يثير الاهتمام فی الرواية هو الدور الرمزی لشــجرة النخيل فی القصة. فهی 

الشــجرة الوحيدة التی تُشبه البشــر إلی حد كبير. إذا جَرَی الماء فوق رأس النخلة، 

اختنقت. إذا قُطِعَ رأس النخلة، ماتت، علی عكس الأشجار الأخری التی تُنتج أغصانًا 

وأوراقًا أكثر. إذا أحرقنا خشــب النخلة، فلن ينتج أی فحم، كما هو الحال مع البشر. 

تعشــق أشجار النخيل كالبشــر. عمومًا، تُعتبر النخلة شجرةً مقدسةً تُثمر فی السادسة 

عشــرة من عمرها؛ (شــلبيه، ١٩٩٦م: ١٤٠) لكن فی رواية "النخلة والجيران"، تشبه 

سليمة شخصيتها بشجرة نخيل فی حديقتها، وتری أن عدم ثمر الشجرة يشبهها، بل وتقوم 

بمحادثة النخلة عن همومها ومآسيها. وهناك جزء من القصة حيث لم تعد هناك شجرة 

نخيل، ويشــار إلی ذلك بالكارثة ونهاية العالم: «رأت أمامها نخلتها القميئة تبرك قرب 

الحائط وســط دائرة سوداء، نخلة مهجورة عاقر مثلها تعيش معها فی هذا البيت الكبير 

خرساء صماء، تتحمل كل المياه القذرة التی تلقی فی حوضها، ويمر الصيف والشتاء دون 

أن تحمل طلعا، أو تحضر لها سعفة.» (فرمان، ١٩٨٨م: ٧) 

من خلال هذا الوصف يحاول الكاتب أن يروی قصته عن المرأة العراقية والظروف 



تحليل الخطاب والأيديولوجيا فی رواية "النخلة والجيران" لغائب طعمة فرمان علی ضوء نظرية فرکلاف / ١٤٧

الصعبة التی تعيشــها فی المجتمع. المرأة العراقية مضطهدة كشــجرة النخيل، والتقاليد 

تسعی إلی تدميرها، لكنها هی صامدة وتقاوم الموت، رغم قحطها وقلة خضرتها.

ومن خلال هذا الرمز يســعی الكاتب إلی التعبير عن حال المرأة العراقية بأبســط 

الوسائل الممكنة، فشجرة النخلة من الأشجار التی يعرفها القارئ العربی والعراقی، وهذا 

الموتيف يســهل علی القارئ فهم قصد الكاتب وسرده للمرأة. إن استخدام الأوصاف 

المتكررة والألفاظ المتجانسة کأحد العوامل المكونة للخطاب (مرتضی، ١٩٩٨م: ١٢٨) 

مكّن الکاتب من الاقتراب بشكل أفضل من هدفه المتمثل فی عكس ظروف العراق بدقة.

عندما يختار الکاتب موضوعًا ما، فإنه يحاول تحليله بدقة من منظور سردی، ويرسم 

للمتلقی صورة واضحة وكاملة منه. علی ســبيل المثــال، فی المثال التالی، يتضح مدی 

دقة الکاتب فی وصف الموضوع: «أدار لها ظهره ومشی. راقبت قامته الميالة إلی القصر 

تبتعد عنها بتثاقل وبلا مبالاة. مشــی عبر الحوش الطويل إلی حجرته، وخلفها تنتزی 

غيظاً، مطعونة مدحورة، عاجزة لاتعرف کيف تصب ما فی دعماقها الملتهبة فی کلمات. 

ظلّــت فی وجود الخيبة دقائق أفاقت بعدها علی نفســها فوقع بصرها علی الاجانات 

النحاسية الفارغة المثلومة الحواشی، والملطخة بالعجين الجاف.» (فرمان، ١٩٨٨م: ١٨)

ومن خلال مطالعة هذه الفقرة التی تصف سليمة بطلة القصة، يتبين لنا محاولة الكاتب 

وصف الموضوع وسكناته وخصائصه بدقة باســتخدام الكلمات المناسبة والمنسجمة. 

يحاول الکاتب تقديم وصــف كامل للموضوع، مثل كاميرا الفيلم، وتشــارك مركزية 

الشخصية فی اســتخدام مثل هذه السمات. باستخدام هذه التقنية، أعدّ الكاتب مقدمةً 

لتعريف الجمهور بهذه الشخصية، وصوّر جهودها فی تحظير الخبز. امرأةٌ تكسب عيشها 

من صنع الخبز، وتُقدّم كقدوةٍ للمرأة العراقية الكادحة.

لقد تم اســتخدام الأساليب الأدبية التعبيرية والجديدة فی رواية "النخلة والجيران" 

كأداة لتصوير الأحداث بدقة وفعالية. «اســتخدم فرمان فــی روايته، تقنيات إبداعية 

كشــاعر متمكن، وهذا ما جعل اللغة جذابة ورغبة القارئ فی قراءة أعماله، وبالطبع، 

لم تخلُ لغة الكاتب القوية فی السرد من تأثيرٍ فی استخدام التشبيهات والاستعارات.» 

(النعمان، ١٩٩٦م: ٣٢) ولذلك، اســتخدم الشاعر التشــبيهات، كغيرها من الأشكال 



١٤٨ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٦٠، شتاء ١٤٠٤ش

اللغويــة، ليعكس التطورات الاجتماعية، مُثريا بذلك المســار الفكری للرواية. فعلی 

ســبيل المثال، يقول فی المثال التالی: «مشــی يخفق بقبقابه المبلل الی حجرته. کانت 

شبه مظلمة. الســماية تنير جزءاً من اعلی الحائط. ورأی وجهه المدوّر فی مرآة معلقة 

علی الحائط. کان شاحباً مظللاً مثل لقطة فيلم جهنمی. ولمّا ابتسم، فی تکشيره تمثيلية، 

انفرجت الظلال علی وجهه العريضة، وصارت عيناه هالتين من الســواد، وبرز أنفه.» 

(فرمان، ١٩٨٨م: ٣١)

وتضمــن مثل هذه الحالات عدم ترك القضايا التــی تطرحها الرواية غير مكتملة 

وغير كاملة، وتوفر للقارئ أدلة لاكتشــاف أيديولوجية الرواية. علی سبيل المثال، فی 

المثال أعلاه، فإن وصف مصطفی بأنه الشخصية السلبية فی القصة من خلال التشبيهات 

يســاعد القارئ علی التعرف علی عالم هذه الشــخصية، والذی يتقابل مع الشخصية 

الرئيســية والطيبة فی القصة، أی شخصية ســليمة. وتعتبر هذه الجهود وسيلة لوصف 

الخطاب والأيديولوجية التی تقوم عليها القصة بشكل صحيح وفهمها بشكل فعال.

مستوی التفسير

المســتوی الثانی من تحليل الخطاب عند فرکلاف هو التفسير. «التفسير مزيج من 

محتوی النص نفســه وذاتية المفسّر، أی المعرفة الأساســية التی يطبقها المفسّر ويقدمها 

فی تفســير النص. كذلك، من وجهة نظر المفسّر، فإن السمات الشكلية للنص هی فی 

الواقع دلائل تعمل علی تنشــيط عناصر ما قبل السياق لدی المفسر، وسيكون التفسير 

نتاجًا للعلاقة المتبادلة والجدلية بين هذه الدلائل والمعرفة الخلفية لعقل المفسر. (فرکلاف، 

١٣٧٩ش: ٢١٥) وعلی مســتوی التفسير يتم تناول سياقين: ســياق الموقف وسياق 

التناص، وكلا السياقين يتم استعراضه ونقده لاحقا فی رواية "النخلة والجيران".

السياق الظرفی

وفيما يتعلق بالســياق الظرفی ونوع الخطاب، يعتقد فرکلاف أن النظام الاجتماعی 

ينشــأ من المتطلبات الظرفية (خانيکــی، ١٣٨٧ش: ٩٤)، ويرتكز فحص الوضع أيضًا 

علی "ما هی القصة"، و"الأطراف المشــاركة فی القصة"، و"العلاقات بين الأشــخاص 



تحليل الخطاب والأيديولوجيا فی رواية "النخلة والجيران" لغائب طعمة فرمان علی ضوء نظرية فرکلاف / ١٤٩

المشــاركين فی القصة"، وأخيرًا "دور اللغة". كل من هذه المواضيع المذكورة لها علاقة 

مقابلة بالمحتوی والموضوعات والاتصالات علی التوالی. (فرکلاف، ١٣٧٩ش: ١٤٦) إن 

دراســة هذه العناصر الأربعة تشكل السياق الظرفی للنص وتوفر للقارئ التعرف علی 

الممثلين علی مستوی القصة.

رواية "النخلة والجيران" تحكی قصة اجتماعية سياسية من حيث مضمونها وتسعی 

إلی تصوير الواقع الاقتصادی والاجتماعی للمجتمع العراقی بعد الحرب العالمية الثانية. 

عندما كان العراق تحت الحكم البريطانی وكان متأثراً اجتماعياً وسياســياً واقتصادياً 

بالوجــود البريطانی فی العراق. تحاول الرواية التعبير عــن الأوضاع فی العراق فی 

تلك السنوات بلغة وأسلوب واقعيين، والحديث عن مواجهة الناس للمشاكل، وفقرهم 

وبؤسهم، وسعيهم للحصول علی ضرورات الحياة. فی الواقع، تتحدث الرواية عن حالة 

اجتماعية محددة حيث لا يكون الناس فی اتجاه أو ســياق محدد: «بس اشــلون يذل 

من يشاء ويعز من يشــاء؟ يقفر من يشاء ويغنی من يشاء. أنت سامعه قوال الصحابة: 

مصائب قوم عند قوم فوائد؟... الحرب شــر وخير، شر هو هذا الغلاء الأسود، صمون 

السجون والچای والشکر والخام بالبطايق وميدری واحداش وکت تجی قنبلة وتموته.» 

(فرمان، ١٩٨٨م: ٢٢)

وفی الواقــع، حاول الکاتب من خــلال هذه الصور إظهــار الوضع الاقتصادی 

والاجتماعــی للعراق فی الســنوات التی أعقبت الحرب العالميــة الثانية بصورة نقية 

وواقعية. فی ظل الظروف الحربية السائدة فی العراق، والتی دفعت الجميع إلی البحث 

عن قطعة خبز وانتهاك المبادئ الأخلاقية لتحقيق أهدافهم. فی الواقع، علی مســتوی 

التفســير، تصف الرواية جهود الناس من أجل البقاء والتعامل مع الظروف التی أدت 

إلی استغلال بعض الناس وإفقار آخرين. أدّی هذا الوضع إلی صراع بين مختلف شرائح 

ر الناس علی أنهم يسعون  المجتمع، وتنافســهم لتحقيق أهدافهم. وفی هذا الصدد، يصوَّ

إلی المال، وليس لديهم أی هدف آخر. «أکو ناس عدهم قبضة مخ تشــوفيهم يطلعون 

ذهب، تشوفيهم ميعرفون شیء، إلا اشلون يطلعون فلوس، والدنيا ما بيها غير الفلوس. 

اللی عنده عانة ميسوه عشر فلوس.» (المصدر نفسه، ٢٣)



١٥٠ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٦٠، شتاء ١٤٠٤ش

وفی مثل هذه الأمثلة يتم التأكيد بشــكل واضح علــی أهمية المال من أجل البقاء 

واستمرار الحياة. إنهم لا يعرفون سوی المال، وفی الظروف الصعبة التی يجدون أنفسهم 

فيها، فإن المال هو الدواء الوحيد لألمهم ويعتبر المعيار لمعيشتهم وتنفسهم. وتأكيداً علی 

أهمية المال ودوره المؤثر فی الظروف الاقتصادية الصعبة، يؤكد الكاتب أن كل شــیء 

يعتمد علی المال وعلی مقدار المال الذی يكسبه السماسرة.

أما فيما يتعلق بالشــخصيات المشــاركة فی القصة، فبالرغم من أن الرواية عمل 

يحتوی علی شــخصيات كثيرة، إلا أنها تعتمد بشكل أكبر علی شخصية سليمة. خبازةٌ 

همّها الوحيد خبزُ الخبزِ الشــهی لأهلِ الحی. تعيشُ سليمةُ مع ابنِها حسين، الذی قُتلَ 

والدهُ فی اشــتباكٍ مع الإنجليز. ولذلك فإن أحد مستويات القصة يصور العلاقات بين 

العراقيين والبريطانيين، وعلی مســتوی آخر يصور الصراع بين المطلعين، أو بالأحری 

الأشخاص المعنيين بالقصة وهم أهل الحی فی بغداد والبريطانيين. «بسيطة!... الانکليز 

مالين العراق. مليون انکليزی وهندی وســيك وکرکه. وما علينا من کل شیء. إذا راد 

الفرن يبيع للانکليز يومية ألف صمونه. ها مو ذهب.» (المصدر نفسه، ٢٦)

وهنا، بالإضافة إلی التأكيد علی تعدد الشخصيات والفاعلين فی السياق الاجتماعی 

للمجتمع العراقی، يتم التأكيد علی التباين بين العراقيين والإنجليز فی البنية الاجتماعية. 

وهم موجودون فی المجتمع ويستهلكون الخبز العراقی، وهذا يشير مجازياً إلی استغلالهم 

واستعمارهم للعراق ويتحدث عن وجودهم المقلق. بالإضافة إلی هذه القضايا الثانوية، 

يشــير الکاتب إلی أحداث اقتصادية رئيسية. علی سبيل المثال، يشير إلی الحرب بين 

العراق وبريطانيا، التی دارت بين العراقيين بقيادة نوری ســعيد وحكومة رشــيد علی 

جيلانی، وبين بريطانيا وقوات الحلفاء. «البارحة نوری السعيد أعلن الحرب علی دول 

المحور، راح نفتح جبهة علی بحر مرمره نسميها شلح وأعبر.» (المصدر نفسه، ١٧٧)

وهنا نری إشارة إلی إعلان نوری سعيد الحرب علی الحكومات المتفقة التی تقودها 

بريطانيــا. وقد أدت هذه الحرب التی انتهت فــی النهاية بانتصار البريطانيين إلی بقاء 

البريطانيين فی العراق، وقد ســرد الکاتب هذه المواجهة فی ضوء هدف الرواية وهو 

دراسة المواجهة بين إنجلترا والعراق.



تحليل الخطاب والأيديولوجيا فی رواية "النخلة والجيران" لغائب طعمة فرمان علی ضوء نظرية فرکلاف / ١٥١

للغة دورٌ أساســی فی رواية "النخلة والجيران". فالکاتب، الذی يسعی إلی تصوير 

دقيق لوضع العــراق بعد الحرب العالمية الثانية والعلاقــات الاجتماعية والاقتصادية 

القائمة فيــه، اختار لغةً عاميةً فی معظمها، ويزخر نصــه بالكلمات والتعابير والجمل 

العامية. وبذلك فإن العمل يمثل صورة دقيقة للمجتمع العراقی من حيث المحتوی واللغة. 

لقد أثّرت الشــخصيات البســيطة والمتواضعة التی اختارها الکاتب فی اختياره لهذه 

اللغة. فبمجرد أن يدخل الکاتب الشــخصيات فی حوار، يســتخدم اللغة العامية دون 

استثناء: «قال صاحب وکأنما لم يسمع کلامه: بلاکت صار لك شهر وأنت تجر بفلوسك. 

ووين کلامك... وراء الصيف أکعد بالمدرســة؟ أبو مهدی... الصيف بعد ما خلص، راح 

تخلص فلوسك قبل ميخلص.» (المصدر نفسه، ٤٥)

بالإضافة إلی اللغة العامية التی تحاول أن تعكس أصوات الطبقات الدنيا لأنفســها 

وتقدم رواية تنتمی إليها، فی الحالات التی تســتخدم فيها اللغة الفصيحة، فهی بسيطة 

وتهدف إلی خلق اتصال وثيق بين المتلقی ومحتوی الرواية: «جلســت سليمة الخبازة 

علی الحصــير. کان الحصير حاراً. هزّت عجيزتها عليه بخفــة الفرح، ولذة الانتصار. 

وکذلــك کان خاصيك خفيفــاً مرحاً، رجلاً قصير القامة، ضئيل الجســم، ارمنيا ابن 

ارمنی.» (المصدر نفسه، ٦٢)

حاول الکاتب اســتخدام اللغة لتصوير الواقع المعيش للمجتمع العراقی ونشطائه. 

اللغة فی الواقع هی بمثابة منصة تعكس ظروف المجتمع، واســتخدام اللغة فی شكليها، 

العامية والرسمية، هو وسيلة للتواصل المناسب مع المتلقی. يحاول الکاتب استخدام اللغة 

كرافعة فعالة فی نقل الخطاب الثانوی للرواية.

التناصّ

يعدُّ التناصّ مكوّنا جوهريا فی مستوی التفسير ضمن نموذج فركلاف، وذلك لما يلعبه 

من دور حاسم فی تشكيل المعنی وتفاعل النصوص مع سياقاتها الثقافية والاجتماعية 

الأوسع. فدراسة التناص ليست مجرد تتبعٍ لتأثيرات نصية سابقة، بل هی ممارسة خطابية 

بالغة الأهمية تكشف عن كيفية بناء النص لعالمَه وتأسيسه لموقفه الأيديولوجی من خلال 



١٥٢ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٦٠، شتاء ١٤٠٤ش

حواره الصريح أو الضمنی مع نصوص أخری.

يــری تحليل الخطاب النقــدی أن النصوص لا تُنتج فی فراغ، بــل هی دائمًا فی 

حوار تفاعلی مع "مجموعات نصية تاريخية" تشــكل مخزونًا مشتركًا من المعانی والقيم 

والتصورات الذهنية. وعندما ينخرط نص ما فی علاقة تناصية مع نص سابق - كالقرآن 

الكريم أو الأمثال الشعبية أو النصوص الأدبية - فإنه لا يقترض شكلاً لغوياً فحسب، بل 

يستدعی معه البنية الأيديولوجية والسياق الثقافی الكامن خلف النص الأصلی. ويمكن 

لهذا الاستدعاء أن يكون بهدف تأكيد السلطة الرمزية للنص المستدعی وتعزيز خطاب 

محــدد، أو لمفارقته ونقده وإعادة تأويله لخدمة أغــراض جديدة. وبالتالی، يمكّن تحليل 

التناص الباحث من: كشــف مصادر السلطة الرمزية التی يستمد منها الخطاب شرعيته 

وقوته الإقناعية، وتتبع بناء الأيديولوجيا عبر دراســة اختيار النص التناصی وطريقة 

إدماجه (تأكيدًا أو تحويلاً أو تشــويهًا)، وفهم آلية التفاوض علی المعنی التی تظهر كيف 

يتفاعل النص الجديد مع الدلالات الراسخة فی النصوص السابقة، سواءً لتكريسها أو 

لتحديها، مما يعكس صراعًا خطابيا أوسع فی نسيج المجتمع الثقافی. ومن هذا المنظور 

فإن الخطابات ونصوصها فی حد ذاتها لها تاريخ وتنتمی إلی مجموعات تاريخية، ويعتمد 

تفســير السياق المتبادل بين النصوص علی المجموعة التی نعتبر أن النص ينتمی إليها، 

وبالتالی علی ما نقرأه كأرضية مشــتركة ومفترضة بين المشــاركين». وكما هو الحال 

مع السياق الظرفی؛ فإن المشــاركين فی الخطاب قد يصلون إلی تفسيرات متطابقة أو 

مختلفة تقريبًا، وقد يتم فرض تفسير الطرف الأقوی علی المشاركين الآخرين. (فرکلاف، 

١٣٧٩ش: ٢٣٠)  ومن خلال الاعتماد علی السياق التناصی، يمكن التعرف علی خطاب 

العمل والوعی بالسياقات التی تشكلت فيها الرواية.

من خلال دراسة الســياق التناصی لرواية "النخلة والجيران"، يمكن اعتبار العمل 

ينتمی إلی سلســلتين. المجموعة الأولی هی النصوص الدينية، وخاصة القرآن الكريم. 

ويولی الکاتب اهتماماً خاصاً بنص القرآن الكريم وآياته المختلفة لبناء العالم السردی، 

ويظهر الاســتخدام التناصی لهذا الكتاب بوضوح فی الرواية وتشكيل العالم السردی 

وعالم الخطاب السردی. علی ســبيل المثال، فی المثال التالی، يتم استخدام آية قرآنية 



تحليل الخطاب والأيديولوجيا فی رواية "النخلة والجيران" لغائب طعمة فرمان علی ضوء نظرية فرکلاف / ١٥٣

للتعبير عن نية الشخص فی الرواية:

المؤمــن للمؤمن کالبنيان المرصوص، البارحة چنت يمه.. گلت له خاجيك طوختها، 

ولعبت نفسنا.» (فرمان، ١٩٨٨م: ١١٧)

وهنا أبدی الکاتب رأيه مســتخدماً عبــارة من آية قرآنية. فی الآية ﴿إن االله يحب 

الذين يقاتلون فی سبيله صفاً كأنهم بنيان مرصوص﴾ (الصف: ٤)، يشير االله إلی ثبات 

صفوف المجاهدين فی معركة العدو، ولكن فی الرواية، يستخدم هذا التعبير للتعبير عن 

التضامــن بين مواطنی المجتمع والدعوة إلی الوحدة والتعاون فی الأوقات الاقتصادية 

الصعبة. فی الواقع، تُستخدم هذه الرسالة فی سياق الرواية، الذی يدور حول انعكاس 

الأوضاع الاقتصادية الصعبة فی العراق بعد الحرب العالمية. وفی حالات أخری كثيرة، 

يلاحظ اســتخدام الآيات القرآنية فی الرواية. علی ســبيل المثال، فی الأمثلة التالية، 

التی تقول: «تلفت حســين إلی الوجوه مستغيثاً فوجدها جامدة، وغير عازمة علی أن 

تتدخل. وکان وحده أمام ابن الحولة فنهض. وجاءوا أبوهم عشاء يبکون. هذا ما وعدنا 

به وصدّق المصدق.»  (المصدر نفسه، ١٧١)

ويســتخدم الکاتب هنا الآية القرآنية  ﴿وجاء أبوهم عشاءً يبكی﴾ (يوسف: ١٦) 

من ســورة يوســف، وســياق الآية هو عن أبناء النبی يعقوب الذين ألقوا يوسف فی 

البئر وتظاهروا أنه مزقه الذئب، وجاءوا إلی أبيهم يبكون. اســتخدم الكاتب هذه الآية 

ليعبر عن الوضع الصعب الذی يعيشه الناس حيث يجربون ظروفاً اقتصادية سيئة، وقد 

ســبب لهم هذا الوضع الضيق والحزين. وهناك حالات أخری يســتخدم فيها فرمان 

آيات قرآنية، مثل: ﴿ودفعت بالتی هی أحســن﴾ (فصلت: ٣٤) (المصدر نفســه، ٣٠)، 

والآية: ﴿وعســی أن تكرهوا شيئاً وهو خير لكم﴾ (البقرة: ٢١٦) (المصدر نفسه، ٦١)، 

والآية: ﴿وما جزاء الإحســان إلا الإحســان﴾ (الرحمن: ٦٠) (المصدر نفسه، ١٣٨) 

ويحاول الکاتب دائماً استخدام الآيات القرآنية كأداة لتوسيع موضوع الرواية، وإيصال 

الأفكار والموضوعات المطلوبة، وتقوية خطاب العمل.

أما المجموعة الثانية من الســياقات النصية التی تنتمی إليها الرواية فهی الأقوال 

الشعبية والرائجة التی يســتخدمها الکاتب لتقدم جزء من خطاب وسرد القصة عندما 



١٥٤ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٦٠، شتاء ١٤٠٤ش

تكون هناك حاجة لذلك. هذه الجمل تتعلق بالإنجليز، والشــخصيات الرئيســية فی 

الرواية، وشــخصيات مختلفة لعبت دورًا فيها. علی سبيل المثال، فی المثال التالی، يقال: 

«وهناك مثل جاء علی لسان مصطفی الانتهازی المخادع يقول فيها عن الانجليز «العدو 

اللی تعرفه أحسن من الصديق اللی متعرفه.» (فرمان، ١٩٨٨م: ١١)

وفيمــا يلی بيان لمصطفی، وهو المؤيد لبريطانيا: ينســب مصطفــی هذا المثل إلی 

الإنجليز، وخلاصة عبارته أن العدو الــذی نعرفه خير من الصديق الذی لا نعرفه. فی 

الواقــع، من وجهة نظر مصطفی، هذه الجملة هی ذريعة للتواصل مع البريطانيين، وهذه 

الشــخصية التی تدافع عن وجود البريطانيين استغلت هذه الفرصة لتقوية خطابها فی 

الرواية. يســتخدم الکاتب أحيانًا الأمثال والتعبيرات الشائعة لوصف حالته النفسية. 

علی سبيل المثال، يقول فی المثال التالی: «ترکت الحطب واستجارت بحصيرتها. وقالت 

لنفسها «کل الناس بالسطوح»، وآنی وحدی ألوب.» (المصدر نفسه، ١٩) أو فی المثال 

أدناه الذی يقول: «وها هی تعيد مثل تناقلته عن زوجها أبو حســين يقول فيه «القلب 

مثل الوردة إذا خش بيه هم ذبل.» (المصدر نفسه، ١٣٩)

وتستخدم شــخصية ســليمة فی القصة هذه الأمثلة لوصف بؤسها، ونتيجة لذلك، 

تُستخدم مثل هذه التعبيرات لتعكس ظروف مجتمع بغداد فی فترة ما بعد الحرب العالمية 

الثانية، مما يســاعد الجمهور، الذی هو علی دراية بالأمثال، علی إدراك النص الجديد 

بشكل كامل ودقيق من خلال عدسة هذه النصوص الأصلية.

مستوی التبيين

يهدف فرکلاف فی هذا القســم إلی دراســة العلاقة الجدلية بين الأوامر الخطابية 

والممارســات الاجتماعية (فرکلاف، ١٣٧٩ش: ٩٦)،  عند دراسة التبيين، يمكن اعتبار 

الخطاب أحــد مكونات الصراع الاجتماعی ووضعه علی المســتوی الأوســع (غير 

الخطابی) للصراعات وتأثير هذه الصراعات علی الهياكل. (المصدر نفسه، ٢٤٥- ٢٤٦)  

إن الغــرض من مرحلة التبيين هو وصف الخطاب باعتباره جزءًا من عملية اجتماعية. 

(المصدر نفســه، ٢١٤) ويصف الخطاب باعتباره فعلاً اجتماعيا ويظهر كيف تحدد البنی 

الاجتماعية الخطاب وما هی التأثيرات الإنجابية التی يمكن أن تحدثها الخطابات علی 



تحليل الخطاب والأيديولوجيا فی رواية "النخلة والجيران" لغائب طعمة فرمان علی ضوء نظرية فرکلاف / ١٥٥

تلــك البنی. يقصد فرکلاف بالهياكل الاجتماعية علاقات القوة والغرض من العمليات 

والممارسات الاجتماعية هی العمليات والممارسات المتعلقة بالنضال الاجتماعی. لذا، 

يتمثل التبيين فی اعتبار الخطاب جزءًا من عملية الصراع الاجتماعی فی بعُد علاقات 

القوة. (المصدر نفسه، ٢٤٥) لذا، يؤخذ فی الاعتبار التفاعل المتبادل بين الخطاب والبنی.

رواية "النخلة والجيران" لغائب طعمة فرمان هی نتيجة مباشــرة لظروف الخطاب 

الاســتعماری والأجواء الســائدة فی العراق بعد الحرب العالمية الثانية. وهذه الرواية 

متأثرة بالخطاب من جهة، ومؤثرة فی الخطاب من جهة أخری. (المصری، ١٩٩٧م: ٣٩) 

فــی هذه الرواية، يمكن رؤية آثار علاقات القــوة فی المجتمع وتأثيرها بين مجموعات 

مختلفة من الناس. فی هذه الرواية، شرح فرمان بالتفصيل كيف تؤثر البنی الاجتماعية 

علی الخطاب. إن البناء الاجتماعی المبنی علی التمييز وعدم المساواة والفقر والظلم فی 

المجتمع خلق خطابا مزدوجًا من العاطفة والنضال إلی جانب خطاب الرضا والعاطفة 

والنضال. وفی واقع الأمر، كان نتيجة لخطاب الحرية والنفور من الاستعمار أن تغير هذا 

البناء لاحقاً، وفی عالم العراق الحقيقی فی منتصف القرن العشرين، واجهنا ثورة واسعة 

النطاق. ورغم أننا لم نصل بعد إلی هذه المرحلة من التغيير البنيوی فی رواية فرمان من 

حيث الزمن، فإننا نستطيع أن نری فی الرواية الوعد بأن استمرار هذه العملية التآكلية 

سيؤدی إلی نهاية الاستعمار فی البلاد.

الرواية تأخذ جانب الحذر فی تصويرها للأحداث السياســية والاجتماعية، نظراً 

للظروف القمعية، كما أن القضايا السياســية والاجتماعية ليس لها تطبيق مباشــر فی 

الرواية. وقد ذكر الکاتب هذه الحالة التی يلعب فيها الجواســيس دوراً بارزًا ويجعلون 

الأمور وخيمة: «إنه يخاف من الجواســيس فيقولها بسخرية، وتجنبا للملاحقة الأمنية، 

فعندما يتم ذكرها يقال: الحكومة االله يسلمها.» (فرمان، ١٩٨٨م: ١١٨)

فی الواقع، وكما هو واضح، يتحدث الکاتب عن وجود جواســيس فی المدينة، مما 

أدی إلــی تفاقم الوضع الأمنی  بعد الحرب العالمية الثانيــة، وعلی الرغم من الظروف 

الاقتصادية السيئة، فإنه لا توجد إمكانية لانتقاد الحكومة أو الاحتجاج عليها.

يقول الدكتور عبد االله إبراهيم عن الرواية: «تعرضت رواية "النخلة والجيران" لحالة 



١٥٦ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٦٠، شتاء ١٤٠٤ش

شــبه ركود فی نسق أحداثها، فتدهورت الأشخاص والأشياء والأماكن تدريجيا، وظل 

وعی الشخصيات بذواتهم وعلاقاتهم ثابتًا لا يتغير، وانتهت بالفشل، وبينما كان المتلقی 

يظن أن خبز الســليمة منتج مفيد فی مجتمع استهلاكی، فإن حب "تماضر" فی بيئة خالية 

من الألفة، أصبح (الخبز والحب) ذريعة للخداع والاســتغلال، إن حلم الإنسان الذی لا 

يشــعر بالوعی يســحبه إلی الوراء فی حركة دون نهاية، فيتعثر فی شیء أسوأ مما كان 

عليه، وكأن الحياة متاهة عظيمــة أزيلت منها علامات النهاية.» (إبراهيم، ٢٠١٦م، ج 

٢: ٧١) ولذلك تبقی الشــخصيات علی نفس المستوی وغير قادرة علی تغيير ظروفها، 

ويصف الکاتب حالتها فقط فی السياق الاجتماعی للعراق.

تلعب عناصر اجتماعيــة متعدّدة دوراً فی تطوير خطــاب الرواية؛ منها التعددية 

الاجتماعية والقبلية فی المجتمع العراقی، التی تعمل كقدرة اجتماعية وتعزز علاقات القوة 

بين المؤسسات الاجتماعية. ويشكل دور الجماعات العرقية والعشائرية حقيقة أخری من 

حقائق المجتمع العراقی، الذی يتسم أحياناً بالصراع وأحياناً أخری بالتوافق أو التحرك معاً.

«العــراق يضم مجموعة من الطوائف والملل، فعلی مر الزمن كان العراق أرضا لكل 

الناس، بصرف النظر عن دينهم أو ملتهم، فهو يتســع للــكل، لكن هذا لا ينفی وجود 

تباينــات فيما بينهم، لكنهــا لا تجعل العلاقة الاجتماعية محظــورة، بل هناك تواصل 

وتكامل فی العلاقات الاجتماعية والاقتصادية، فيقول مصطفی المخادع لأم حسين:... 

الانجليز ما يأكلون إلا صمون، واتركينه من النصاری واليهود.» (فرمان، ١٩٨٨م: ١٧)

تعكس رواية "النخلة والجيران" الطبقات الاجتماعية المهمشة والمضطهدة فی المجتمع. 

الطبقات التی لا يسمع صوتها وتعيش تحت جلد المجتمع مع مشاكل مختلفة تنبع من بنية 

الســلطة فی المستويات العليا. ولذلك لم يتجاهل الکاتب مساهمتهم فی القصة، ويؤمن 

بضرورة عكس أصوات هؤلاء الفقراء الذين هم كثيرون. إن مشــاكل المعيشة خطيرة 

للغاية لدرجة أنها تمنع الناشطين عن التفكير فی الأمور السياسية. إنهم يهتمون بخبز الحياة 

وحوائجهم، وهذه الحالة تظهر نوعاً من المواجهة الطبقية والمادية بين الشعب والطبقة الحاكمة: 

«خاطر االله، اشــبيکم مخبوصين بالسياسية؟ فکروا بالتموين، بالغلاء الاسود، وبالطحين 

المغشوش، والصابون، الشخاطة اللی اشتريها اليوم بسطش فلس.» (المصدر نفسه، ٧٣)



تحليل الخطاب والأيديولوجيا فی رواية "النخلة والجيران" لغائب طعمة فرمان علی ضوء نظرية فرکلاف / ١٥٧

من أهم المواجهات بين أصحاب السلطة العليا وعامة الناس. وقد أشار الکاتب فی 

أعماله إلی صورة الاستعمار البريطانی، الذی كان تحت سيطرة الحكومة العراقية آنذاك، 

وما عاناه الشعب من فقر وبؤس نتيجة هذه الظروف. لقد أدی الفقر والحرمان إلی المواجهة 

بين الشعب والقوی الأجنبية والاســتعمارية، مما أدّی إلی المواجهة بينهما؛ ولكن هذه 

المواجهة فقدت لونها بسبب فقر الشعب، وحكم هذه الجماعة وقوتها أدّی إلی تحول الشعب 

فيها، لأن الشعب صادق البريطانيين بدلاً من المواجهة لكسب لقمة العيش: «جاءت فترة 

بطالة انتابته فيها نوبة ورع ثانية انتهت حين اشتغل عند الانکليز کسائق لوری. وهناك 

ذاق الويسکی، وطعم المعلبات يشريها من الجنود الانکليز المفلسين حتی ظهر به ضابط 

محملاً بالمعلبات حمولة تکفی سرية کاملة من الجنوب فطُرد، وعانی البطالة مرة أخری. 

ولکن عمله فــی الجيش البريطانی دلّه علی تجارة رابحة لاتکلف غير رأسمال متواضع 

واســتخدام ذکی لبعض ذوی الصلات والخبرة بالجيش الحليف.» (المصدر نفسه، ٦٥)

إن المواجهة بين القوی الأجنبية والشــعب أدّت فی بعــض الأحيان إلی مواجهة 

بين  الطبقات المختلفة للشــعب، وليس هناك مواجهة بين قطاعات من الشعب والقوی 

الأجنبية. فی واقع الأمر، إن علاقة بعض الشــعوب بالقوی الاســتعمارية والأجنبية 

هــی علاقة مبنية علی الصداقة والتنازل. حرص الکاتــب علی انعکاس هذا التوجه 

رًا أشخاصًا يجدون وجود الإنجليز مفيدًا ويعتبرونهم  لدی الشعب العراقی بواقعية، مُصوِّ

أصدقاء. علی سبيل المثال، نری فی الحوار التالی بين مصطفی وإبراهيم: «لا أم حسين، 

ت به ينظر إلی يدها الماسکة  الانکليز مو أعداء... ماکو عدو ينفع. وأنت دتشوفين. وأحسَّ

بالدينارين وساورها شعور غير مريح.» (المصدر نفسه، ٩٥)

وهنا، كمــا يمكن أن نری، فإن مصطفی، علی عكس ســليمة، لا يعتبر البريطانيين 

أعداءً ويدعو إلی اســتمرار الانتداب البريطانی علی العراق واستمرار حضورهم فی 

البلاد. وفی الواقع، هناك صراع علی المســتوی الخطابی بــين الخطاب الاقتصادی 

والخطاب القومی بين الشخصيات العراقية، ولم تصل الشخصيات حتی الآن إلی نتيجة 

حول هذه القضية. وفی ضوء ذلك يصف الکاتب من خلال مركزية الراوی الوضع فی 

أحياء بغداد بأنه صعب وغير محتمل اقتصاديا بعد رحيل القوات البريطانية: «فی بداية 



١٥٨ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٦٠، شتاء ١٤٠٤ش

الشــتاء بدأت القوات الانکليزية تغادر بغداد. غادرتها بارتال طويلة متجهة صورت 

الغرب. وقل ظهور الأجانب فی شوارع العاصمة، وتزاحمهم علی دور السينما. وبدأت 

معســکراتهم تتقلص أو تنزوی فی الصفوف الخلفية حتی فرغ المعسکر الموجود قرب 

دائرة السکك، ومعسکر الصالحية والوشاش. وترك الانکليز ورائهم السواق والعمال 

والموظفين والسماســرة الذين استقدموهم وبيوتاً سوداء وبغايا... وامتلأ مقهی الشواکه 

بسواق عاطلين جلســو علی تخوت عارية بالقرب من الکراج ليسهل عليهم اقتناص 

الشغل وهو طاير.» (المصدر نفسه، ١٣٦) وهنا، كما يمكن أن نری، يصف الکاتب الوضع 

المؤســف والمرير فی بغداد بعد رحيل البريطانيــين. ونتيجة لهذه الحادثة تفاقمت حالة 

الفقر والبؤس فی البلاد وأصبح الوضع الاقتصادی غير مســتقر. مثل هذه الصورة تبرر 

الوجود الفعلی للبريطانيين فی العراق وتجعل وجودهم يعتبر مصدر خير.

وبشكل عام، يمكن القول إن الرواية تعكس بشكل مقصود المجتمع العراقی بعد الحرب 

العالمية الثانية، وبدلاً من إظهار الصراعات الرئيســية بين قواته والقوی الاستعمارية، 

فإنها تسعی إلی عكس الحقائق الأساســية للمجتمع العراقی التقليدی. مجتمع لم يصل 

بعــد إلی نتيجة مهمة فی مواجهة القضايا الرئيســية وما زال منشــغلاً بقضايا صغيرة 

ويومية. (العانی، ١٩٩٤م: ١٢٧) قيل فی زمن نشر هذه الرواية: «هذه نتاج حياة قضاها 

الكاتب فی حی شــعبی ببغداد. ويؤكد الكاتب نفسه أنه رجل بسيط من عائلة مجتهدة، 

وأن هدفه فی الحياة والأدب لا يتجاوز هذا الإطار، وهو يحبهم. إنهم ليســوا أصدقائی 

ومعارفی فحسب، بل أقاربی أيضًا.» (جاسم، ٢٠٠٤م: ٩) بناءً علی هذه المقدمة، تُظهر 

الرواية التناقض بين شخصية "سليمة" رمزًا للمرأة العراقية الطاهرة الكادحة، وشخصية 

"مصطفی" ناهبًا يسعی للســيطرة علی ممتلكات الفقراء، ومن بينهم سليمة. ومن خلال 

تناولها قضايا الحياة اليومية، تُصوّر الرواية تفاعلات القوی الداخلية والشعبية.

النتيجة

علی المســتوی الوصفی، تعتبر رواية "النخلة والجيران" عملاً شــعبياً يتميز باللغة 

المحلية والاستخدام المتكرر للألفاظ والتعابير العامية، وبلغة فصيحة وأدبية، وبنية رمزية 



تحليل الخطاب والأيديولوجيا فی رواية "النخلة والجيران" لغائب طعمة فرمان علی ضوء نظرية فرکلاف / ١٥٩

وهادفة. فی هذه الرواية، من عنوانها إلی تطورات الســرد المختلفة ووصف الأحداث، 

أخذ الکاتب بعين الاعتبار ســياق المجتمع العراقی، وأبدع عملاً يتناسب مع الظروف 

والروح السائدة فی المجتمع. يحاول هذا العمل التواصل مع المتلقی لغويا، ويعتبر التكرار 

والأدوات الأدبية والتقنيات الأخری وسيلة لإقامة اتصال مبكر وفعال مع القارئ.

رواية غائب طعمة فرمان تحكی قصة سياســية واجتماعية علی مســتوی التفسير 

وغالباً ما تســعی إلی تحليل الأوضاع الاقتصادية الســائدة فــی العراق بعد الحرب 

العالمية الثانية. اختار الکاتب أبطال الرواية من الفصائل المؤيدة والمعارضة لبريطانيا، 

وبالتــوازی مع ذلك، خدمت لغة العمل فی نقــل القصة. وقد تطرق الکاتب إلی تأثير 

حربين مهمتين فــی بناء خطاب العمل. أولاً والأهم من ذلــك، كانت الحرب العالمية 

الثانية والحــرب العالمية الثالثة هما الحربان بين العــراق وبريطانيا، مما أدی إلی بقاء 

البريطانيين فــی العراق. ورغم أن الکاتب لا يحبذ وجود البريطانيين فی بغداد، إلا أن 

الرواية تظهر مؤشــرات علی التأثير الإيجابی للبريطانيــين علی اقتصاد البلاد ورغبة 

الناس فيهم بسبب تحسن معيشتهم.

وعلی مستوی التبيين فإن رواية "النخلة والجيران" تشير إلی وجود خطاب الجمود 

والركود لدی المناضلين. فی الواقع، يظهر عمل الراوی حذر الشعب ومحافظة فی مواجهة 

الاســتعمار، وفوق ذلك، يظهر الصراع بين المطلعين حول قضية الوجود البريطانی فی 

العراق. ورغم أن حالة التشــدد فی المجتمع غير مرغوب فيها، فإن الکاتب يعتبر القمع 

السياســی السائد ووجود الجواسيس سبباً آخر لاستمرار القمع فی المجتمع. وتشارك 

طبقات مختلفة فی تشــكيل الخطاب والأيديولوجية فی القصة، وتعكس الرواية قضايا 

المجتمــع الطبقی الأدنی. يضع هذا المجتمع الأمــل فی كل فرصة ممكنة، كما أن وجود 

البريطانيين جلب لهم السعادة؛ لأنه أعطی أعمالهم دفعة طفيفة.

المصادر والمراجع
آقاگل زاده، فردوس. (١٣٩٠ش). تحليل گفتمان انتقادی. چاپ دوم. طهران: علمی وفرهنگی.

ابراهيم، عبداالله. (٢٠١٦م). السردية العربية الحديثة. بيروت: المؤسسة العربية للدراسات والنشر.

بارکــر، ک. (١٣٨٧ش). مطالعات فرهنگی، نظريه وعملکرد. ترجمه نفيســه حميدی-مهدی فرجی. 



١٦٠ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٥، العدد ٦٠، شتاء ١٤٠٤ش

پژوهشگاه مطالعات فرهنگی واجتماعی.

پهلوان نژاد، محمدرضا ونصرت ناصری مشــهدی. (١٣٨٧ش). «تحليل مــتن نامه ای از تاريخ بيهقی 

با رويکرد معنی شــناختی کاربردی نامه ســران تگين آباد». (تحليل نص رسالة من تاريخ البيهقی 

مع تطبيق المنهج الدلالی علی رســالة قادة تاجين آباد). مجله کلية الآداب والعلوم الإنسانية بجامعة 

فردوسی مشهد. دوره ١٦. شماره ٦٢. صص ٥٨-٣٧

جاسم، فاطمه عيسی. (٢٠٠٤م). غائب طعمة فرمان روائياً. بغداد: دارالشؤون الثقافية.

حدادی، الهام ومصطفی گرجی. (١٣٩١ش). «کردار گفتمانی و اجتماعی در رمان مدار صفر درجه 

بر پايه الگوی تحليل گفتمان فرکلاف». مجله نقد ادبی. دوره٥. شماره ١٨. صص ٤٩-٢٥

خانيکی، هادی. (١٣٨٧ش). در جهان گفتگو. چاپ اول. طهران: هرمس.

شلبيه، زهير. (١٩٩٦م). غائب طعمة فرمان: دراسة مقارنة فی الرواية العراقية. بيروت: دارالکنوز العربية.

العانی، شجاع مسلم. (١٩٩٤م). البناء الفنی فی الرواية العربية فی العراق. بغداد: دارالشؤون الثقافية العامة.

عکاشــه، محمود. (١٣٩٨ش). تحليل گفتمان در پرتو نظريه ی زبان شناسی نوين. ترجمه فاطمه اکبری 

زاده-مرضيه محصص. طهران: انتشارات نظری.

فرقانی، محمد مهدی وســيد جمــال الدين اکبرزاده جهرمــی. (١٣٩٠ش). «ارائه مدلی برای تحليل 

گفتمان انتقادی فيلم. مطالعات فرهنگ وارتباطات». دوره ١٢. شماره١٦. صص ١٥٧-١٢٩

فرکلاف، نورمن. (١٣٧٩ش). تحليل انتقادی گفتمان. ترجمه فاطمه شايسته پيران  و ديگران. طهران: 

وزارت فرهنگ ارشاد اسلامی، مرکز مطالعات و پژوهش های رسانه ها.

فــرکلاف، نورمن. (١٣٨٧ش). تحليل انتقادی گفتمان. گــروه مترجمان. ج ٢. طهران: دفتر مطالعات 

وتوسعه رسانه ها.

فرمان، غائب طعمة. (١٩٨٨م). النخلة والجيران. بغداد: دارالفارابی.

مرتاض، عبدالملك. (١٩٩٨م). فی تقنيات السردية. الکويت: دارالمعرفة.

المصری، خالد. (١٩٩٧م). غائب طعمة: حركة المجتمع وتحولات النص. دمشق: دارالمدی.

مکاريک، ا. (١٣٩٣ش). دانشنامه نظريه های ادبی معاصر. ترجمه مهران مهاجر-محمد نبوی. طهران: آگه.

النعمــان، أحمد. (١٩٩٦م). غائب طعمة فرمان: ادب المنفــی والحنين إلی الوطن. بيروت: دار المدی 

للطباعة والنشر والتوزيع.

يارمحمدی، لطف االله. (١٣٨٣ش). گفتمان شناسی رايج وانتقادی. چاپ اول. طهران: هرمس.
Wodak, R. & Weiss, G. (2003AD) Critical Discourse Analysis Theory and 
Interdisciplinarity, Basingstoke: Palgrave Macmillan. 
Wodak, R. & Meyer, M. (2001AD) Methods of Critical Discourse Analysis, London: 
SAGE Publications. 


