
 
Quarterly Journal of New Achievements in Public Law, Year 4, Issue 16, winter 1404 

 

A comparison of the study methodologies of Imam Khomeini (RA), 

Ayatollah Khoei, and Ayatollah Tabatabaei Yazdi  

Kafieh Khojasteh Mah Sayeh1, Amir Hamze Salarzaei2, Mohammadreza Kaykha3  

  

Received Date:  1404/05/19           Accept  Date:1404/07/19 

 

Abstract 

This article presents a comparative analysis of the jurisprudential methods of Imam 

Khomeini, Ayatollah Khoei, and Ayatollah Seyyed Tabatabaei Yazdi. It highlights the distinct 

approaches each of these eminent jurists adopted in deriving Islamic legal rulings, while also 

noting their shared reliance on religious sources—namely the Qur’an, prophetic traditions, 

and the role of reason. Imam Khomeini’s method was marked by a pragmatic orientation. He 

placed considerable weight on established jurisprudence and widely accepted scholarly 

opinions, supported by a broad and systematic review of juristic views. He also emphasized 

the social implications of legal rulings, frequently grounding his arguments in reliable reports 

(khabar al-thiqa). Furthermore, he held that legal opinions which gained widespread 

acceptance carried greater authority. Ayatollah Khoei’s method, in contrast, was rooted in 

rigorous analytical reasoning and technical precision. His focus was primarily on deep 

juridical analysis, with little attention to the social dimensions of legal decisions. He relied 

heavily on trustworthy reports but rejected the binding authority of widely accepted fatwas. 

Seyyed Tabatabaei Yazdi, author of ‘Urwat al-Wuthqā, emphasized the independent role of 

ijtihād and gave special consideration to ‘urf (customary practice) in his rulings. Drawing on 

the methods of secular legal traditions, he often adopted a non-devotional stance in issuing 

opinions. In matters of transactions and contracts, he upheld the principle of freedom of will, 

while in family law he exercised caution, generally avoiding direct opposition to prevailing 

juristic views. The study adopts a descriptive-analytical approach, using library-based sources 

to explore these methodological differences. 

Keywords: Imam Khomeini, Ayatollah Khoei, Sayyid Tabatabaei Yazdi, ijtihād, 

jurisprudential methodology. 

 

  

 

                                                      
1 . Phd student Department of Figh and Islamic Law, Zah.C., Islamic Azad University, Zahedan, Iran 
2 . Professor, Department of Figh and Islamic Law, University of Sistan and Baluchestan, Zahedan, Iran. 

      Email: Amir_hsalar@theo.usb.ac.ir 
3 . Associate Professor, Department of Figh and Islamic Law, University of Sistan and Baluchastan, Zahedan, 

Iran. 



Quarterly Journal of New Achievements in Public Law, Year 4, Issue 16, winter 1404 

23 
 

Detailed abstract  

Introduction 

Statement of the Problem 

The methodology of Shiite jurists has always been a central focus in Islamic jurisprudential 

and legal studies, as a precise understanding of the methods of deriving religious rulings not 

only allows for a deeper comprehension of sacred texts and fatwas but also clarifies the 

differences in jurisprudential and philosophical approaches among prominent jurists. Each 

jurist, considering their scholarly knowledge, academic experience, social background, and 

jurisprudential perspective, has followed a distinct path in ijtihad, which can lead to varying 

implications in the derivation of rulings. For instance, some jurists emphasize the authority of 

widely accepted fatwas and the social effects of rulings, while others focus more on rigorous 

reasoning and logical analysis of textual sources. A comparative examination of these 

methods—particularly among three prominent contemporary jurists, namely Imam Khomeini, 

Ayatollah Khoei, and Ayatollah Seyyed Tabatabai Yazdi—can enhance understanding of the 

similarities and differences in Shiite jurisprudential methodologies and serve as a valuable 

guide for researchers and students in the field of jurisprudential interpretation and religious 

education. This study aims to identify the principles, foundations, and distinctive features of 

each jurist's approach to ijtihad. 

Main Research Question 

What are the similarities and differences in the ijtihad methodology of each of these 

prominent jurists? How do these differences influence the process of deriving religious 

rulings and their application in social, economic, and family matters? Is it possible to identify 

distinct and comparable patterns of ijtihad for each of these jurists? 

Hypothesis 

1. Based on the scholarly, social, and philosophical characteristics of each jurist, it is 

hypothesized that: 

1. Each jurist has adopted a distinct approach to ijtihad, with differences observable in 

the extent of reliance on sources, reasoning methods, and attention to the social 

effects of fatwas. 

2. Their common ground lies in reliance on authentic religious texts (Quran and Hadith) 

and the use of reason as an analytical tool. 

3. Variations in ijtihad methodology result in differences in issuing fatwas, aligning 

rulings with societal norms, and public acceptance of fatwas. 

 Methodology  

This study employs a descriptive-analytical approach with a library-based and documentary 

research method to facilitate a precise and comparative examination of the ijtihad methods of 

the three prominent jurists. The sources include published jurisprudential works and ijtihad 

books of each jurist, reflecting direct analyses of ruling derivation methods, jurisprudential 

foundations, and ijtihad practices; issued fatwas and jurisprudential responses that 

demonstrate their practical and applied approaches to various jurisprudential and social 

issues; and previous scholarly studies and analyses in the field of ijtihad methodology and 

comparative jurisprudence, enabling comparison and identification of differences and 



Quarterly Journal of New Achievements in Public Law, Year 4, Issue 16, winter 1404 

24 
 

commonalities. The data were analyzed through a comparative method to extract the 

distinctive characteristics of each ijtihad approach and identify points of convergence. The 

analytical process involved identifying and categorizing sources by jurist and type of work, 

extracting key components of ijtihad methods from texts, fatwas, and articles, comparing 

these components with a focus on criteria such as attention to religious sources, reasoning 

rigor, social impact of fatwas, and the authority of widely accepted rulings, and finally, 

concluding and presenting a comparative framework that clearly delineates the differences 

and similarities in ijtihad methodologies. This approach allows the study to identify not only 

theoretical and scholarly differences in ijtihad methods but also to analyze their practical and 

social dimensions, offering a comprehensive portrayal of the ijtihad practices of the studied 

jurists. 

Findings 

 Imam Khomeini: His ijtihad approach was primarily based on adherence to widely 

accepted jurisprudence (fiqh mashhur), emphasizing consensus and prevalent 

opinions among jurists while maintaining extensive investigation (tatabbuh) of 

various juristic views. One of the prominent features of his methodology was 

attention to the social implications of fatwas; issuing a ruling was not solely based on 

religious texts and rational reasoning but also considered its effects on society and 

people’s lives. Additionally, Imam Khomeini valued the authority of widely accepted 

fatwas, believing that a ruling broadly recognized by the juristic community carries 

greater legitimacy. Thus, his ijtihad combined religious sources, rational reasoning, 

and social analysis, reflecting a comprehensive approach to jurisprudential matters 

and their practical outcomes. 

 Ayatollah Khoei: His methodology was grounded in jurisprudential craftsmanship 

(sina’at fiqh) and analytical precision. He focused on logical and principled analysis 

of jurisprudential issues, deriving rulings in a thorough and well-reasoned manner. A 

distinctive feature of his approach was minimal attention to the social repercussions of 

fatwas; rulings were issued based strictly on rigorous jurisprudential reasoning and 

authentic sources. The reliability of narrators (khabar thaqah) was highly important, 

while the popularity or social acceptance of a ruling was not considered authoritative. 

This approach ensured that his fatwas were firmly rooted in logic and jurisprudential 

principles, largely independent of social conditions or prevailing societal norms. 

 Ayatollah Seyyed Tabatabai Yazdi: His methodology was centered on ijtihad with a 

strong consideration of customary practices (urf). He adopted a non-dogmatic (non-

ta’bidi) approach to issuing fatwas, interacting flexibly with jurisprudential issues 

rather than adhering strictly to texts. In commercial transactions and contracts, he 

emphasized the principle of free will, ensuring rulings aligned with social customs 

and practical considerations. In family law, he took a cautious stance and generally 

avoided direct confrontation with prevailing views, maintaining a balance between 

jurisprudential principles, social norms, and practical considerations. This approach 

demonstrates his effort to harmonize individual ijtihad, societal customs, and practical 

welfare in the issuance of rulings. 

Conclusions 

The comparative analysis demonstrates that each jurist under study adopted a distinct ijtihad 

methodology, reflecting their scholarly expertise, jurisprudential experience, social 

perspective, and philosophical approach. These differences are evident not only in the 



Quarterly Journal of New Achievements in Public Law, Year 4, Issue 16, winter 1404 

25 
 

principles of ruling derivation but also in attention to social implications, reasoning rigor, the 

authority of recognized fatwas, and alignment with societal customs. Imam Khomeini, 

combining adherence to widely accepted jurisprudence, extensive exploration of juristic 

opinions, and consideration of social effects, presented a comprehensive and practical 

approach to ijtihad; Ayatollah Khoei, focusing on precise and principled reasoning, adopted a 

logical and methodical approach; and Ayatollah Seyyed Tabatabai Yazdi, emphasizing ijtihad 

and customary law, pursued a flexible approach aligned with social welfare. Understanding 

these differences and similarities provides researchers, students, and jurisprudential 

specialists with valuable insights into the depth, diversity, and theoretical and practical 

dimensions of Shiite ijtihad methods. Furthermore, this analysis serves as a guide for 

comparative studies, jurisprudential education, and academic research development in the 

field of ijtihad and ruling derivation, offering a clear perspective on how jurisprudence 

interacts with society and customary practices. In other words, a thorough understanding of 

jurists’ ijtihad methods goes beyond textual analysis to include social consequences, public 

acceptance, and alignment with societal norms and welfare, highlighting the importance of 

adapting ijtihad to temporal and contextual conditions. 

 

 

 

 



 

 

  1404 زمستان، شانزدهمچهارم، شماره  فصلنامه دستاوردهای نوین در حقوق عمومی، سال

 

  طباطبایی یزدیآیت الله  و ، آیت الله خویی)ره(امام خمینیمطالعه مقارنه منهجیه 

 3، محمدرضا کیخا2، امیر حمزه سالارزایی1کافیه خجسته ماه سایه

 

 19/07/1404 تاریخ پذیرش:                       19/05/1404تاریخ دریافت: 

 

  چکیده
 ییطباطبا دیس اللهتی)ره( و آ ییخو اللهتی)ره(، آ ینیحضرت امام خم یاجتهاد مطالعه و روش یقیتطب یبه بررس حاضرمقاله 

وجه  اند.داشته یدر استنباط احکام شرع یزیمتما کردیبرجسته، رو یفقها نیاز ا کیکه هر  دهدیو نشان م .پردازدی)ره( م یزدی

در  بر نقش عقل است. دیبه همراه تاک ات،یقرآن و روا اتیشامل آ ی،نیاتکا به متون د ،یها در استنباط احکام شرعاشتراک آن

 یکردیدر اجتهاد، رو شانیخلاصه کرد: ا ریدر موارد ز توانی)ره( را م ینیامام خم یروش اجتهاد یاصل یهامقابل، تفاوت

 یعنی) شانیا یتتبع کردیامر با رو نیبود، که ا فقها جیرا یهادگاهیو د «فقه مشهور»بر  شانیا دیتأک ن،یداشتند، همچن «محورقناعت»

 یاجتماع یامدهایثار و پآ )ره( در صدور فتوا، به ینیامام خم ن،یگسترده در اقوال فقها( همراه بود. علاوه بر ا یو جستجو یبررس

 زین «ییشهرت فتوا»به  شانیا ت،ی. در نهاکردندیاستناد م یاز منابع اصل یکیبه عنوان  موثق رداشتند و برخب یاژهیآن توجه و

روش اما برخوردار است.  یشتریاز اعتبار ب رد،یقرار گ رشیکه به طور گسترده مورد پذ ییو معتقد بودند فتوا دادندیم تیاهم

تمرکز داشتند و در استنباط  قیعم یبر فقه استدلال شانیبنا شده بود. ا یو دقت استدلال یصناعت فقه هیبر پا ییمرحوم خو یاجتهاد

را  ییداشتند و شهرت فتوا یاژهیو دیتاک «خبر ثقه»بر  شانیا ن،ی. همچنکردندیفتوا توجه نم یاجتماع یهااحکام، عمدتاً به بازتاب

 و استوار بود. «یاجتهادمحور»بر  ،یصاحب کتاب عروة الوثق ،یزدی ییطباطبا دیس ی. در مقابل، سبک اجتهاددانستندیحجت نم

در  یرتعبدیغ یکردیرو ،یعرف یاز روش مکاتب حقوق یرویداشتند و با پ «عرف»به  یاژهیتوجه و ،یدر استنباط احکام شرع

در حوزه حقوق خانواده،  اراده معتقد بودند. یو قراردادها، به اصل آزادمعاملات  نهیدر زم ن،ی. همچنکردندیصدور فتوا اتخاذ م

مقاله پیش رو توصیفی  .دندیورزیاجتناب م جیرا یهادگاهیبا د حیو معمولاً از مخالفت صر کردندیمحتاطانه اتخاذ م یکردیرو

 پرداخته است.سی موضوع مورد اشاره رای به برتحلیلی است و با استفاده از روش کتابخانه
 

 اجتهاد. طباطبایی یزدی، روش شناسیسید ، مرحوم خویی، )ره(امام خمینی :کلیدی واژگان

 

 .زاد اسلامی، زاهدان، ایرانآگروه فقه و مبانی حقوق اسلامی، واحد زاهدان، دانشگاه  دانشجوی دکتری. 1

 .)نویسنده مسئول( استاد گروه فقه و مبانی حقوق اسلامی، دانشگاه سیستان و بلوچستان، زاهدان، ایران. 2
Amir_hsalar@theo.usb.ac.ir  

 .دانشیار گروه فقه و مبانی حقوق، دانشگاه سیستان و بلوچستان، زاهدان، ایران. 3



  1404 زمستان، شانزدهمچهارم، شماره  فصلنامه دستاوردهای نوین در حقوق عمومی، سال

27 
 

 مقدمه -1

توان گفت ریشه این های قابل توجهی دارند، میها و فتاوای فقهی میان فقها تفاوتبا در نظر گرفتن این واقعیت که نظریه

رو، آگاهی عمیق و شناخت گردد. از اینها بازمیهای اجتهادی و مبانی فقهی آنبه تفاوت در روش اختلافات عمدتاً

های اجتهادی فقها، برای پژوهشگران علوم فقهی یک ضرورت غیر قابل انکار و ابزاری دقیق از مبانی فقهی و شیوه

شود. این آشنایی، نه تنها به درک اختلافات میها و تحلیل مباحث پیچیده فقهی محسوب اساسی برای درک بهتر دیدگاه

کند که بر همین اساس، ضرورت ایجاب می. دهدتری به روند استنباط احکام نیز ارائه میکند، بلکه نگاه جامعکمک می

ار های اجتهادی و مبانی فقهی فقها انجام شود. از این رو، هدف این نوشتمطالعات تطبیقی جامع و عمیقی در زمینه روش

، مرحوم (ره)ترین فقهای معاصر، یعنی حضرت امام خمینی پرداختن به بررسی تطبیقی روش اجتهادی سه تن از بزرگ

تری از اصول، رویکردها و این تحقیق تلاش دارد تا به شناخت دقیق .الله خویی و مرحوم سید طباطبایی یزدی استآیت

)مسئله پژوهش( که به صورت  .ها را تحلیل و بررسی نمایدمختلف آنمبانی فقهی این عالمان برجسته دست یابد و ابعاد 

)روش پژوهش(  مورد بررسی قرار می دهد.و تفاوت روش اجتهادی این سه فقیه را  است تطبیقی و مقایسه ای انجام شده

لف بپردازند و تر بودن نظرات مختکند تا به تحلیل و مقایسه کاملپژوهان کمک میشناخت روش اجتهادی فقها به فقه

)اهمیت پژوهش(  .شودساز خلاقیت و نوآوری در فقه میاختلافات میان فقها را بررسی کنند. این شناخت همچنین زمینه

ای های اجتهادی این سه فقیه نپرداخته است. این موضوع اهمیت ویژهکس به مقایسه روشدر مقاله حاضر، تاکنون هیچ

های مختلف تری از مبانی فقهی و نظریهتواند به درک عمیقای اجتهادی این فقیهان میهدارد، زیرا بررسی و تحلیل شیوه

اند و مقایسه این در این حوزه کمک کند. هر یک از این فقیهان، با رویکرد خاص خود به مسائل فقهی پرداخته

اند به غنای دانش فقهی و توتواند نقاط قوت و ضعف هر یک را روشن کند. در نتیجه، این مطالعه میرویکردها می

اما به مواردی  .ساز تحقیقات بیشتر در زمینه اجتهاد شودهمچنین به گفتگوهای علمی موجود در این حوزه افزوده و زمینه

( می 28: 1403)شریفی،  روش شناسی علوم انسانی اسلامی( و 486: 1404آشنایی با فقه جواهری )امیدی فرد،  همچون

بپردازد.  هیسه فق یاجتهاد یکردهایرو یسهینوشتار قصد دارد تا به مقا نیدر ا گارندهینه پژوهش( ن)پیش .توان اشاره کرد

 یو بررس لیبه تحل ت،یسه شخص نیاز ا کیاجتهاد در هر  یشناختروش یهاتفاوت حیمنظور، پس از تشر نیبد

 )نوآوری پژوهش(. آنان خواهد پرداخت یهادگاهید

 مفهوم شناسی -2

 و روش شناسی روشمفهوم  -1-2

فرآیند عقلانی یا غیرعقلانی ذهن برای »عبارت است از و در اصطلاح  .است« در پیش گرفتن راه»به معنای  «روش»واژه 

. به واسطه روش می توان از طریق عقل یا غیر آن واقعیت ها را شناخت و مدلل «دست یابی به شناخت یا توصیف واقعیت

 :1393ساروخانی، ) .می نامند «منهجیه»را  «روش شناسی»و  «منهج»را  «روش»در زبان عربی  .ار ماندکرد و از لغزش برکن

روش با روش شناسی متفاوت است روش مسیری است که دانشمند در سلوک علمی خود طی می کند و روش  (.24

هاى علمى روش همواره در متن حرکت فکرى و تلاش. شناسی دانش دیگری است که به شناخت آن مسیر می پردازد



  1404 زمستان، شانزدهمچهارم، شماره  فصلنامه دستاوردهای نوین در حقوق عمومی، سال

28 
 

شناسى همواره گیرد، و به همین دلیل روششناسى دانشى است که از نظر به آن شکل مىیک دانشمند قرار دارد و روش

شناخت و بررسی کارآمدی ها و ناکارآمدی های روش » قصود از روش شناسیم .یک دانش و علم درجه دوم است

 .در واقع روش شناسی از مبانی، بایسته ها، روش ها، منابع و آسیب های تحقیق بحث می کند«. تهای گوناگون اس

 ( 14: 1383)پارسانیا، 

 مفهوم اجتهاد و روش شناسی اجتهاد -2-2

به معنای تلاش زیاد و به کاربستن تمام توان و همت برای انجام کاری می باشد. حتی در قرآن هم  «جهد»اجتهاد از ماده 

مرحوم آخوند خراسانی  (79وبه، ت) .( یعنی مشقت و رحمتلَا یجَِدُونَ إِلََّا جهُْدَهمُْ) است. به معنای لغوی آن اشاره شده

مراد از اجتهاد این »؛ «ة علی الحکم الشرعیالاجتهاد هو استفراغ الوسع فی تحصیل الحج: »می فرمایند

مقدماتی عقلائی را ترتیب دهد که او را به علم به تکلیفی که متوجه اوست برساند. اجتهاد به معنای  مکلف است

 آیت (463ق: 1431)خراسانی،  «. باشددست آوردن دلیل و حجت بر احکام شرعی می بکارگیری توان و نیرو برای به

 برای کوشش یا شودمی پیدا شرعی حکم استنباط بر قدرت آن، پرتو در که است ایملکه اجتهاد» :فرماید می خویی الله

( بنابراین روش شناسی اجتهاد، 12 :1418)خویی، «. (علم به دسترسی عدم فرض در) شرعی حکم بر ظنَّ آوردن دست به

روشی برای شناخت مکاتب فقهی در فرایند استنباط و بدست آوردن حجت بخشی از دانش فلسفه فقه به شمار می رود و 

  (142: 1399علیدوست و لطفی، ) بر احکام شرعی است

 امام خمینی)ره( با آیت الله خویی و سیّد طباطبایی یزدی اجتهادیمطالعه و اشتراک روش  وجه -3

در چند  توانیرا م یزدی ییطباطبا دیو س ییخو اللهتی)ره(، آ ینیامام خم یو مطالعات یوجوه اشتراک روش اجتهاد

نظر هم ینیادیبرجسته در اصول بن هیسه فق نیا ،یفکر یدر روش و مبان یکرد. با وجود اختلافات یبنددسته یدیمحور کل

 اند:بوده

در  شانیبودند. ا هیامام عهیو اصول فقه ش یهر سه عالم بزرگوار، همواره ملتزم به مبانپایبندی به اصول فقه شیعه امامیه:  -1

و  اتیآ یظاهر یظواهر )اعتبار معنا تیهمچون حج یشده و معتبرشناخته یاز قواعد اصول ،یاستنباط احکام شرع

( و اجماع )توافق فقها( فیلحکم تا زمان اثبات خلاف آن(، برائت )اصالت عدم تک ماندنیق(، استصحاب )بااتیروا

 .کردندیها استدلال مآن هیو بر پا جستندیبهره م

مسک به نصوص دینی همواره یکی از اصول اساسی در فرآیند استنباط احکام شرعی تتمسک بر نصوص دینی:  -2

در استناد به منابع اصیل فقه، یعنی آیات قرآن کریم و  فقهای مورد نظرتوسط فقها و علمای برجسته بوده است. 

عمیق آیات قرآن دارای از آنجا که آنها در تفسیر و فهم  .کردندمند اتخاذ میروایات معصومین، روشی دقیق و نظام

https://fa.wikifeqh.ir/%D9%85%DA%A9%D9%84%D9%81
https://fa.wikifeqh.ir/%D9%85%DA%A9%D9%84%D9%81


  1404 زمستان، شانزدهمچهارم، شماره  فصلنامه دستاوردهای نوین در حقوق عمومی، سال

29 
 

های فقهی، از این نصوص بهره ای بودند، به شکلی دقیق و با در نظر گرفتن چارچوبمهارت و دانش گسترده

بردند تا احکام شرعی را استخراج کرده و در اختیار جامعه اسلامی قرار دهند. این تبحر در تفسیر و استفاده از می

 د. ای محکم از متون مقدس داشته باشنباطی آنها پشتوانهشد که نتایج استمنابع دینی باعث می

از منابع چهارگانه فقه )قرآن، سنت، اجماع و  یکیعقل به عنوان  ،یدر روش اجتهاد :استفاده از عقل در اجتهاد -3

استنباط احکام  ریفقها در مس نیاند. اداشته یاژهیبزرگوار به آن توجه و هیدارد و هر سه فق یاژهیو گاهیعقل( جا

در فهم متون،  ینقش مؤثر تواندیاند که عقل مباور بوده نیعقل بهره برده و بر ا یهاتیهمواره از ظرف ،یشرع

در دسترس نبود، عقل  یحیکه نص صر یطیدر شرا ن،یکند. افزون بر ا فایا ینید یهاآموزه ریاستخراج احکام و تفس

 است. گرفتهیاحکام مورد استفاده قرار م نییاستخراج و تع یراب یدیکل یبه عنوان ابزار یو اجتهاد عقل

 نیبر اصول و قواعد مع یو متک افتهیسازمان یندیاجتهاد را فرا ه،یهر سه فقنظام مند بودن روش اجتهادی:  -4

 .یذوق شخص هیو بر پا یاقهیسل ینه برداشت دانستند،یم

داشتند و با  یاژهیعلم رجال و اصول فقه توجه و یبه مبان ات،یروا یدر بررستوجه به مبانی رجالی و اصولی:  -5

 .پرداختندیم اتیروا یو دلالت یسند لیدقت نظر، به تحل

 تیفعال هیعلم یهادر حوزه یهمگ ت،یآن سه شخص: شاگردان توانمند تیترب قیاز طر یتداوم مکتب علم -6

شاگردان، راه  نینمودند. ا یانیخود کمک شا یمکتب علم ییایبرجسته، به تداوم و پو یشاگردان تیداشتند و با ترب

 خود را سرلوحه قرار داده و به گسترش آن همت گماشتند. دیو روش اسات

وجه افتراق روش مطالعه و اجتهادی حضرات امام خمینی)ره(، آیت الله خویی و آیت الله  -4

 طباطبایی یزدی

تفاوت روش اجتهادی امام خمینی)ره(، آیت الله خویی و آیت الله طباطبایی یزدی را می توان در سه محور اصلی بررسی 

به اصول  یبندیبرجسته، ضمن پا یفقها نیاز ا کیهر کرد: مبانی اصولی، نگاه به جامعه و شیوه تعامل با نصوص دینی. 

 کیجداگانه هر  یداشتند که در ادامه به بررس یباط احکام شرعو استن العهدر مط زیمتما یروش عه،یمشترک فقه ش

 .میپردازیم

 خمینی)ره( امامحضرت اجتهادی مطالعه و روش ویژگی های  -4-1

معاصر شناخته  عهیدر فقه ش کردهایرو نیترقیو عم نیتراز نوآورانه یکی)ره( به عنوان  ینیامام خم یروش اجتهاد

 یهالیو تحل ،یو عرفان یفلسف یهادگاهید ه،یعلم یهاحوزه یاصول یهااز سنت عیبد یبیروش، ترک نی. اشودیم

 :میدهیقرار م یرا مورد بررس یروش اجتهاد نیا یهایژگیابعاد و و نیتراست. در ادامه، مهم یاجتماع



  1404 زمستان، شانزدهمچهارم، شماره  فصلنامه دستاوردهای نوین در حقوق عمومی، سال

30 
 

توجه به روح شریعت و مقصود شارع از نگاه امام خمینی فراتر از تفسیر  توجه به روح شریعت و مذاق شارع: -1

تر از دین و هدف شارع شکل گرفت. او بر این باور بود که فقه باید نقش سطحی نصوص بود و بر اساس درک عمیق

این نگرش به  .دای از احکام فردی باشحمایتی و هدایتگر در زندگی انسان و جامعه ایفا کند، نه اینکه صرفاً مجموعه

 ت. روشنی در نظریه ولایت فقیه و فقه حکومتی او تجلی یافته اس

تر از آن دست یابد؛ به فقیه در تلاش است تا به سطحی از اطمینان یا حتی پاییندر این روش،  قناعت محور: -2

در این میان،  .تنهایی معتبر باشند یا نهگیرد، فارغ از اینکه این قرائن بهای برای استنباط بهره میهمین دلیل از هر قرینه

یک از ظنون بهگیرند. هرچند ممکن است هیچتر مورد توجه قرار میتر و عقلانیای موثقعنوان قرینهاقوال فقها به

تنهایی ارزش کافی برای استنباط نداشته یا در اصطلاح اصولی حجت محسوب نشوند، اما از آنجا که هدف اصلی فقیه 

 .شودتعبیر می «تفقه قناع»عنوان به اطمینان وجدان و قناعت ذهنی نسبت به حکم شرعی است، این فرآیند بهدستیابی 

  (.151: 1399علیدوست و لطفی، )

به معنای بسنده کردن به حداقل ضروری از دلایل برای (ره)در روش اجتهادی امام خمینی « محور بودنقناعت»ویژگی 

های زائد، پیچیده یا نامربوط در فرآیند گیری از استدلالبیشتر به پرهیز از افراط در بهرهصدور حکم شرعی نیست، بلکه 

سازی های فلسفی و عرفانی ایشان، بیانگر نوعی سادهاین ویژگی، همراه با عمق علمی و تحلیل .اجتهاد اشاره دارد

مهم ترین ابعاد قناعت محوری در روش اجتهادی امام  .هدفمند و هوشمندانه در فرآیند فهم و ارائه احکام شرعی است

 خمینی)ره(:

تمرکز بر دلالت های روشن و موثر. امام خمینی در استنباط احکام، به دلالت های واضح و قابل اعتماد بسنده می کرد  -

برای مخاطب و از ورود به مباحث حاشیه ای یا احتمالات ضعیف پرهیز داشت. این رویکرد باعث می شد فتاوای او 

 قابل فهم تر و کاربردی تر باشد.

با وجود تسلط بر اصول فقه و علم رجال، در زمان صدور فتوا از  (ره)مام خمینی پرهیز از تکلف در اصول و رجال. ا -

کرد. در مواردی که قرائن عرفی یا عقلانی کافی های غیرضروری در بررسی سند یا دلالت احادیث پرهیز میپیچیدگی

 د.نمو، او از ورود به مباحث سنگین رجالی خودداری میبودند

فتاوا را با بیانی ساده، شفاف و بدون ورود به  خمینی)ره( در متون فقهی نظیر تحریر الوسیله، اماماختصار در بیان فتاوا.  -

مندی در بیان فجزئیات اضافی ارائه کرده است. این اختصار نه به دلیل کمبود اطلاعات، بلکه ناشی از مهارت و هد

نوعی توازن میان  ه(ر)گیری این است که قناعت محوری در روش اجتهادی امام خمینی تیجهن .احکام شرعی بوده است

های واضح، او با دوری از افراط در استدلال و تمرکز بر دلالت .عمق علمی و کارآمدی فقهی ایجاد کرده است

تنها در محافل حوزوی بلکه در عرصه حکومت تر ارائه دهد؛ فقهی که نهتر و اجراییتوانست فقهی پویاتر، قابل فهم

 ست.اسلامی نیز تأثیر بسزایی داشته ا



  1404 زمستان، شانزدهمچهارم، شماره  فصلنامه دستاوردهای نوین در حقوق عمومی، سال

31 
 

 

عمدتاً بر پایه نظرات  شود که در آن استدلالفقه مشهوری یا فقه تتبعی به روشی اطلاق می فقه مشهوری )تتبعی(: -3

سی اقوال فقها در این رویکرد، فرد ابتدا به برر. اندگیرد و ارزش و اعتبار بالایی برای آن قائلو اقوال فقها صورت می

ی و ضروری در و بررسی نظرات فقها نقش محور به همین دلیل تتبع. کندپرداخته و سپس به منابع اصلی مراجعه می

لیدوست و لطفی، عبردند )حضرت امام نیز از این روش برای استنباط احکام بهره می .کندفرایند استنباط احکام ایفا می

هور و فقه های برجسته، تلفیق هوشمندانه میان فقه مشیکی از ویژگیدر روش اجتهادی امام خمینی)ره(،  (.151: 1399

لیلی و ژرف، از هر دو لکه با نگاهی تحبی اعتنا، ب و نه به آن ایشان نه تنها به اقوال مشهور وابسته نبودنداست.  تبعیت

. کردندگیری میدیدگاه بهره  

 ویژگی های استفاده امام خمینی )ره( از فقه مشهوری و تتبعی:

ی که نظر مشهور فاقد دلیل معتبر بود، به نقد آن مام خمینی )ره( در مواقعنقد اقوال مشهور در صورت ضعف دلیل. ا -

های برجسته و چشمگیر شخصیتشان محسوب قدرت تحلیل و استدلال ایشان از ویژگی. گرفتپرداخته و از آن فاصله می

  .شدمی

آن حضرت با پژوهش گسترده در منابع فقهی حدیثی. در آثار فقهی امام خمینی)ره( مانند تحریرالوسیله و کتاب البیع،  - 

 تتبع دقیق در روایاتف اقوال فقها، و قرائن تاریخی، به نتایجی می رسید که گاه با نظر مشهور متفاوت بود.

امام  در مواردی که احتمال خلاف واقع مطرح بود و دلیل محکمی وجود نداشت،توجه به نظر مشهور در مقام فتوا  -

 داد. تیاط مورد توجه قرار میعنوان معیار احبه اه نظر مشهور را)ره( گخمینی

تتبع در مسائل اجتماعی و حکومتی: در نظریه ولایت فقیه، امام خمینی)ره( با تتبع در منابع فقهی، تاریخی و عقلانیف  -

 نظریه ای نو ارائه داد که در فقه مشهوری و تتبعی سابقه نداشت. 

های مرسوم و مشهور بود و نه صرفاً سنتی و تتبعی، بلکه نتیجه اینکه شیوه اجتهادی امام خمینی)ره( نه کاملاً بر روش 

ترکیبی هوشمندانه از هر دو رویکرد با محوریت عقل،تحلیل و استقلال رای و نظر شکل گرفته بود. ایشان ضمن احترام 

بع عمیق به سنت های فقهی، در مواقع ضروری و بر اساس اقتضای شرایط از آن فراتر می رفت و با بهره گیری از تت

گسترده و دیدگاه های نوین، توانست فقاهتی پویا و متناسب با نیازهای زمان ارائه کند که قابلیت پاسخگویی به مسائل 

 جدید را دارد.

در فرآیند صدور فتوا، به صورت دقیق و موشکافانه به پیامدها و  امام خمینی)ره( دقت در آثار اجتماعی فتوا: -4

های ناشی از ای است که از طریق بررسی آثار اجتماعی و بازتاباین توجه به گونه .کنداثرات احتمالی آن توجه می

پذیری او در تطبیق فتوا با دهنده دقت و مسئولیتچنین رویکردی نشان .تواند به درستی یا نادرستی آن پی ببردفتوا، می

شیعه به وضوح مشهود است، جایی که در شرایط اجتماعی و فرهنگی است. این مسئله در آثار برخی از فقهای برجسته 



  1404 زمستان، شانزدهمچهارم، شماره  فصلنامه دستاوردهای نوین در حقوق عمومی، سال

32 
 

اند تا بتوانند حداکثر روند استنباط احکام، جایگاه تأثیرات اجتماعی و پیامدهای عملی فتوا را مورد ارزیابی قرار داده

 (.155: 1399علیدوست و لطفی، ) .مطابقت را با زندگی واقعی مردم و مقتضیات زمان فراهم سازند

در مواجهه با روایات، رویکردی جامع و چندبعدی  (ره)مام خمینی ااعی احادیث: تحلیل تاریخی و اجتم -5

های سنتی و محدود به سند و دلالت لفظی بود. ایشان در تحلیل خود، به عوامل بررسی کرد که فراتر ازاتخاذ می

همچنین شرایط  ر ومتعددی مانند زمینه تاریخی روایات، شخصیت و اعتبار راویان، جایگاه حدیث در منابع معتب

شد تا بتواند با استفاده از قرائن فرامتنی، این روش موجب می .داداجتماعی و فرهنگی زمان صدور توجه ویژه نشان می

ای که او را از بسیاری از فقها و اندیشمندان سنتی تر از معنا و پیام حدیث دست یابد؛ ویژگیتر و دقیقبه فهمی عمیق

تر و روابط نه تنها مبتنی بر بررسی متن و سند بود بلکه ابعاد گسترده )ره(اجتهادی امام خمینیکرد رویکرد متمایز می

  .اددتری را نیز در ارزیابی احادیث مدنظر قرار میپیچیده

در روش اجتهادی خودشان از خبر موثق کمک می گرفتند.  خمینی)ره( حضرت امام خبر موثق:اهمیت به  -6 

کننده، اطمینان و اعتماد نسبت به صحت و ها و شواهد محکم و قانعشود که با وجود قرینهخبر موثق به خبری اطلاق می

های ای در روشاین نوع خبر به دلیل اعتبار و پشتوانه دلایل مستند خود، جایگاه ویژه .کندصدور آن ایجاد می

های دقیق و استنباطی و فقهی دارد. حضرت امام نیز در چارچوب روش اجتهادی خود، برای دستیابی به استنباط

 .دادندبردند و آن را ابزاری مهم برای استدلال و تحلیل مسائل قرار میکاربردی، از خبر موثق بهره می

عتبر بودن یا حجیت خبر را مشروط به وجود شواهد و کند و ماین دیدگاه بر اهمیت وثوق و اطمینان به خبر تأکید می

برخی از فقها این نظریه را به عنوان دیدگاه  .ه موجب اطمینان به صحت صدور آن گرددک داندقرائن قابل اعتمادی می

با تکیه بر کنند، چرا که مبنای آن بر اعتبار خبر تر پذیرفته و از آن به عنوان نظریه اشهر یاد میشدهتر و شناختهرایج

 (.21: 1375، شهیدی تبریزی) .کننده استوار استشواهد مستدل و اقناع

 یحکم شرع کیفقها در مورد  انیفتوا در م کیکه  شودیگفته م یتیبه وضع ییشهرت فتوا شهرت فتوایی: -7

شود:  جادیا لیبه دو دل تواندیابهام م نیآن فتوا مشخص نباشد. ا یبرا یمستند لیکه منشأ و دل یکند، در حال دایرواج پ

وجود داشته باشد اما فقها به  یسند معتبر نکهیا ایآن حکم وجود نداشته باشد،  یبرا یسند معتبر چیاساساً ه نکهیا ای

 (.339: 1386شده و به آن استناد نکنند. )فاضل لنکرانی،  گردانیاز آن رو یلیدلا

)قدماء( به عنوان  نیشیپ یفقها نیب جیباورند که شهرتِ را نیبر ا یی)ره( در خصوص اعتبار شهرت فتوا ینیامام خم

به آن  توانیو نم ستیبرخوردار ن یاعتبار نیمتاخر، از چن یفقها نیقابل استناد است، اما شهرت ب یو حجت شرع لیدل

 (265ق: 1415 و169: 1382استناد کرد. )خمینی، 

و دوران  یطوس خیاز ش شی: دوران پکنندیاشاره م یه دو دوره زمانب ،یی)ره( در خصوص اعتبار شهرت فتوا ینیامام خم

است که  یلیبر اصول و مسائل اص ینوع شهرت، مبتن نی)شهرت قدما( ا یطوس خیاز ش شیپ ییشهرت فتوا. شانیپس از ا



  1404 زمستان، شانزدهمچهارم، شماره  فصلنامه دستاوردهای نوین در حقوق عمومی، سال

33 
 

 یشهرت، به منزله نیشده است. ا یمتقدم گردآور یشده و در آثار فقها افتی)ع( در نیاز ائمه معصوم ماًیمستق

و معتبر دانسته  رفتهیاجماع علما پذ هرت،نوع ش نیو در ا شودیم ی)ع( تلق نیکلام معصوم یدهندهبازتاب

بر اساس اجتهاد  شانیشکل گرفت که ا ییشهرت فتوا ،یطوس خیبعد از دوران شاما  (.142ق: 1415.)خمینی، شودیم

به  جیروند به تدر نیا کردندینقل م یبعد یهانسل یو برا رفتهیشاگردانشان آن را پذ دادند،یم ییخود فتوا یشخص

صرف از  دیو آن را تقل شمردهنوع شهرت را مردود  نیمتأخر ا یحال، فقها نی. با اآمدیدرم یشهرت فقه کیشکل 

کننده ارزشمند و جبران یخصوص معتقد است که شهرت نی. به عنوان مثال، صاحب معالم در اکنندیم یتلق یطوس خیش

 جادیا یطوس خیکه پس از ش ییفتوا یهاشکل گرفته باشد. شهرت یطوس خیاز دوران ش شیاست که پ اتیضعف روا

 (642ق: 1417طوسی، ). اتکا هستند لاند، فاقد اعتبار و ارزش قابشده

و  .اع حجیت دارد از این جهت که کاشف از رای معصوم استشهرت فتوایی قدماء مانند اجم ،علت اینکه می فرمایند

حضور ( 164: 1317)دزفولی کاظمی،  بودن ( و تقریر642ق: 1417طوسی، اکثر دانشمندان قدیم ملاکی همچون لطف )

نقل روایات در مقام  .( را کاشف از رای معصوم می دانند602/ 2، 1348امام )ع( در میان اجماع کنندگان )سید مرتضی، 

)خمینی،  .فتوا توسط قدماء رسم بوده است و متون روایات امامان معصوم)ع( فتواهای آنها را تشکیل می داده است

1382 :72.) 

می  ،اگر روایاتی ضعیف السند باشند و یا سند و راوی آن مشخص نباشد» :به عبارت دیگر حضرت امام )ره( می فرمایند

. به «توانیم تصحیح کنیم و قائل شویم که این روایات حجیت دارند و شهرت بین قدماء ضعف سند را جبران می کند

در  .طور کلی در کتب فقهای پیشین)قدماء( مسائل خاصی را مشاهده می کنیم که فقهای قدیم بر آن اتفاق نظر دارند

نعه شیخ مفید یکسری اصول و مسائلی هستند که این افراد کتابهای مقنع، هدایه شیخ صدوق، نهایه شیخ طوسی، مق

 «فقه منصوص»سخنان معصوم را با حذف سند آنان در کتابهای خود آورده اند و براساس آن فتوا داده اند که به آنها 

چرا که کاشف از . چون نزدیک به عصر معصومین است  .گفته می شود. به همین دلیل شهرت فتوایی قدماء حجت است

فیض و بهرامی ) .اما شهرت فتوایی فقهای متاخر چون برگرفته از اجتهاد می باشد حجت نیستند .نظر و رای معصوم است

  (.85: 1387نژاد، 

 )ره( امام خمینی دیدگاهفقیه از یک های عمومی  ویژگی -4-1-1

عنوان یک الگوی کامل که او را به ای باشدها و خصوصیات برجستهاز دیدگاه امام خمینی )ره(، فقیه باید دارای ویژگی

شوند، بلکه ابعاد تنها به دانش علمی و تخصص در زمینه فقه محدود نمیها نهو هدایتگر جامعه مطرح کند. این ویژگی

 .دهی شخصیت یک فقیه نقش بسیار مهمی دارنداخلاقی، اجتماعی، و اعتقادی نیز در شکل



  1404 زمستان، شانزدهمچهارم، شماره  فصلنامه دستاوردهای نوین در حقوق عمومی، سال

34 
 

اند که یک فقیه باید از آنها رسائل به ذکر شرایط کلی و عمومی پرداختهدر کتاب ارزشمند الخمینی)ره( حضرت امام 

هایی تأکید دارد که برای یک فقیه در زمینه مباحث ها و توانمندیطور خاص بر ویژگیاین شرایط به .برخوردار باشد

سلط کامل بر معارف علمی رسد. طبق این دیدگاه، فقیهان نه تنها نیازمند تهای فقهی ضروری به نظر میعلمی و پژوهش

ای باشند که آنان را شایسته جایگاه و مسئولیت خطیر و اصول فقه هستند، بلکه باید واجد خصوصیات اخلاقی و رفتاری

 .استنباط احکام شرعی نماید

توانایی درک ای دستیابی به این شرایط علمی، فرد باید به طور جامع و دقیق با ادبیات عرب آشنا باشد به نحوی که بر

این آشنایی باید چنان عمیق باشد که فرد بتواند از خلط  .صحیح و آسان معنای ظاهری آیات و روایات را داشته باشد

هایی در حقیقت، آیات و روایات گاه حاوی لایه .کردن معانی عرفی با مفاهیم فلسفی، عقلی و اصطلاحی جلوگیری کند

این امر  .ر از درک عمومی و حتی فهم بسیاری از دانشمندان و فلاسفه خبره استاز معانی فلسفی و عقلی هستند که فرات

تر نیازمند توانایی تشخیص و تمییز میان سطوح مختلف معنا، از معنای ساده و قابل فهم برای عموم گرفته تا مفاهیم عمیق

لوم کلامی، فلسفه، تفسیر و تسلط تر، است. دستیابی به این مهارت مستلزم ترکیبی از مطالعه تخصصی در عو پیچیده

 د. بهباشد تا فرد بتواند ابعاد گوناگون مفاهیم مطرح شده در متون دینی را به درستی تحلیل کنکامل به زبان عربی می

 .همین دلیل، اگر فقیه به این مسئله دقت نکند، ممکن است معانی عرفی با معانی دقیق عقلی برای او در هم آمیخته شوند

ن شایسته است که فقیه با برقراری ارتباط و گفتگو با اهل عرف آشنا باشد تا بتواند معانی عرفی را از معانی عقلی و بنابرای

ند. و طور جدی خودداری کاند، تفکیک کند و از آمیختن این دو نوع معنا بهاصطلاحاتی که در طول زمان شکل گرفته

ای برخوردار است. استدلال کرده و احکام را استنباط کند، از اهمیت ویژهای که فرد بتواند شنایی با علم منطق به گونهآ

از آنجا  .شود، ضروری استهمچنین، تسلط بر علم اصول فقه که ابزار اساسی برای استخراج احکام شرعی محسوب می

کند که سلسله سند آنها یا که آیات و روایات از منابع اصلی و بنیادین فقه اسلامی هستند، فقیه باید به روایاتی استناد 

برای تشخیص اعتبار راویان و اطمینان از وثاقت آنها نیز آشنایی با علم رجال و منابع مربوط به آن  .صدورشان معتبر باشد

 (.2: 1379)خامنه ای، د.بسیار اهمیت دار

راین باید به معانی لغوی و شناخت آیات الاحکام و روایات فقهی در استنباط احکام برای فقیه لازم و ضروری است بناب

عرفی روایات پی ببرد و به قرینه ها که باعث تغییر در معانی حقیقی به عرفی یا مجازی می شود دقت کند و ملکه توانایی 

 مهم مقاصد آیات و روایات را داشته باشد.

این موضوع را  .دمرین، ممارست و تکرار برای فقیه امری ضروری است تا به تقویت ملکه استنباط او کمک شوت

ها به طبابت پرداخته است با فردی که تنها به یادگیری کلیات علوم توان با پزشکی مقایسه کرد؛ پزشکی که سالمی



  1404 زمستان، شانزدهمچهارم، شماره  فصلنامه دستاوردهای نوین در حقوق عمومی، سال

35 
 

علاوه بر این، فقیه باید درباره فقهای گذشته نیز  .توجهی داردپزشکی اکتفا کرده و تجربه عملی ندارد، تفاوت قابل

 (.94ق: 1410)خمینی،  .دشان را شناسایی کنبررسی کرده و روش اجتهادی تحقیق کند، مبانی فقهی آنها را

های فردی نیز دارای صفاتی همچون زهد، تقوا و خلوص شده، فقیه باید از نظر اخلاقی و ویژگیعلاوه بر شرایط بیان

( و همچنین 151: 1374)حجازی،  .بر اساس روایات معصومین، چنین فردی برای مرجعیت شایستگی دارد .نیت باشد

فقیه باید به مسائل زمان خود احاطه کامل داشته باشد و در واقع مدیر و مدبر باشد و با زیرکی و هوش و مدیریتی که 

یک مجتهد باید زیرکی و هوش و »دارد جامعه را به سمت صراط مستقیم هدایت کند چنانکه حضرت امام می فرمایند: 

ه بزرگ اسلامی حتی جامعه غیر اسلامی را هم داشته باشد و در عین حال که باید به تقوا،زهد فراست هدایت یک جامع

(. بنابراین، اگر 289: 1378و خلوص نیت در امورات را داشته باشد بلکه شایسته است مدیر و مدبر هم باشد )خمینی، 

های لازم برای اجتهاد باشد، اما از منظر ژرفها و توانمندیفردی به عنوان یک مجتهد از نظر علمی واجد تمامی ویژگی

ای که پیامدهای تصمیمات و اجتهادات او را تحت تأثیر قرار نگری، بصیرت نسبت به مسائل پیچیده و درک آینده

تواند از شایستگی کامل برای تصدی مقام مجتهد برخوردار باشد. این خواهد داد، دچار ضعف باشد، چنین شخصی نمی

در مواردی مطرح است که جامعه نیازمند راهبری علمی و فکری مبتنی بر بصیرت عمیق و دوراندیشی دقیق  ویژهامر به

 (. 46: 1378خمینی، و امام 153: 1374)حجازی،  .است

ای قائل بودند و بر این باور بودند که اجتهاد، به ره( نسبت به دو عامل زمان و مکان اهمیت ویژه)حضرت امام خمینی 

لاش مجتهد برای استخراج حکم شرعی از طریق استنباط ادله، در صورتی که بدون در نظر گرفتن شرایط زمانی معنای ت

و مکانی انجام گیرد، قادر به پاسخگویی به مسائل جدید و نوظهور نخواهد بود. از این رو، ایشان زمان و مکان را دو 

کنند که من در بخش دیگری بیان میو(. 178: 1378)خمینی،  د.دانستنکننده در فرآیند اجتهاد میعنصر اساسی و تعیین

با این  .دانمدانم، و اجتهاد بر مبنای آن را درست میبه فقه سنتی و اجتهاد جواهری معتقدم و تخطی از آن را جایز نمی

، احکام نیز بر با توجه به تغییرات در سبک زندگی .حال، این سخن به معنای نفی پویایی و کارآمدی فقه اسلامی نیست

اساس الزامات زمانی و مکانی ممکن است دستخوش تغییراتی شوند، نظیر مسئله مدت حضانت کودکان در صورت 

فقیه باید به مقتضیات زمان توجه داشته باشد، زیرا ممکن است یک بنابراین (278: 1378)خمینی،  .رجدایی پدر و ماد

دیگر حکم متفاوتی پیدا کند، مانند مسئله تقیه. در شرایط عادی، تقیه ای حکمی داشته باشد و در زمان عمل در برهه

 (. 11: 1378)خمینی،  ت.مشکلی ندارد، اما زمانی که دین در معرض خطر باشد، جایی برای سکوت و انفعال نیس

عنوان مثال، امکان  به .کننده باشدتواند تعیینکند و میای پیدا میعلاوه بر مسئله زمان، موضوع مکان نیز اهمیت ویژه

دارد که یک رفتار یا عمل در یک مکان خاص نامشروع و ممنوع تلقی شود، اما در مکانی دیگر مجاز و بدون مشکل 

شود، حکمی بر حرمت آن وارد شده است، اما در شرایط باشد. برای نمونه، ربا در مواردی که با کیل و وزن سنجیده می



  1404 زمستان، شانزدهمچهارم، شماره  فصلنامه دستاوردهای نوین در حقوق عمومی، سال

36 
 

دهنده تأثیر ها نشاناین تفاوت .پذیرد، ممکن است حرام تلقی نشودانجام میدیگر که معاملات مبتنی بر شمارش 

(. 98: 1378)خمینی،  د.ها دارنمتغیرهای مکانی و شرایط محیطی بر احکام هستند که نقش مهمی در فهم و اجرای آن

های آینده جامعه را در ها و روحانیت باید همواره نبض تفکر و نیازکه حوزه تاکید دارندضرت امام )ره( حهمچنین 

های مناسب و مؤثری از بینی شرایط، چند گام جلوتر از وقایع حرکت کنند تا بتوانند واکنشدست داشته باشند و با پیش

 (.292: 1378)خمینی،  د.خود نشان دهن

 )ره( خوییآیت الله اجتهادی مطالعه و روش  -4-2

ترین فقهای شیعه در قرن چهاردهم هجری، بر ، از زمره برجسته)ره(خوییالله سید ابوالقاسم روش مطالعه و اجتهادی آیت

های سنتی فقاهت، و تمرکز اصول مشخصی استوار بود که شامل دقت عمیق در مباحث اصولی، التزام به قواعد و روش

علمی منسجم و  هایشیوه اجتهادی ایشان با تکیه بر بنیان .شدویژه بر تحلیل های دقیق سندی و دلالتی روایات می

توان های برجسته این روش میشد. از جمله ویژگیهای منطقی، در مسیر فهم عمیق متون دینی به کار گرفته میاستدلال

 رد:به موارد زیر اشاره ک

 .مرحوم خویی در فرایند اجتهاد و استنباط احکام شرعی از روش فقه صناعت استفاده می کندصناعت محور:  -1

شروع  ،براساس همان دلایل ،مجتهد با دلایل خاصی که قبلا در علم اصول فقه به اثبات رسیده ،وشو براساس این ر

در غیر اینصورت  .حال چه وجدان انسان نسبت به حکم و فتوا قانع بشود یا قانع نشود .به دادن حکم و فتوا می کند

فورا مجتهد به سراغ اصول عملیه می رود. برخی افراد این روش  ،یعنی اگر آن دلایل شرایط حجیت را نداشته باشند

چرا که حل مسائل ریاضی همانطوری که با  (.37: 1399علیدوست و لطفی، ) .تعبیر کرده اند «روش ریاضی»را به 

طبق این روش همه چیز مشخص و  .فرمول خاصی است و از آن فرمول عدول نمی کند بدون آن به نتیجه نمی رسد

مانند مباحث قضا که اول اقرار  .است و کسی نمی تواند از آن چهارچوب کمتر یا بیشتر دخل و تصرف کند معین

بعد شهادت بعد قسم می باشد که دلایل مشخص و به ترتیب می باشد و حتی خود قاضی نمی تواند در آن دخل 

 (23، 1358وتصرف کند.) دیانی، 

تتبع زیاد،  .فرد کمتر دنبال تتبع در اقوال فقها است ،فقه استدلالی)تعمقی( آن است که فقه استدلالی )تعمقی(: -2

فرد ابتدا دنبال منابع و ادله می رود همچون مرحوم خویی.  ،اما در فقه استدلالی .فرصت برای فکر کردن نمی گذارد

هاد همین که از قواعد درست برای اجت :، استاد گنجی( مرحوم خویی می فرمایند7/8/1402)درس خارج اصول، 

اما مشهور بین علما این طور بود که برای دادن تصدیق اجتهاد، ابتدا روایات یک باب را  .استفاده کند او مجتهد است

اگر آنچه استنباط کرده باشد مطابق برخی اقوال باشد اجتهاد دارد و اگر کسی در  ددر اختیار خود فرد قرار می دادن



  1404 زمستان، شانزدهمچهارم، شماره  فصلنامه دستاوردهای نوین در حقوق عمومی، سال

37 
 

، 14/8/1402معلوم می شود هنوز به مرتبه اجتهاد نرسیده است.)درس خارج اصول،  ،ده باشدمورد آن صحبتی نکر

 استاد گنجی(

مرحوم خویی به پیامدها و بازتاب اجتماعی فتوای خود توجه نمی  عدم توجه به بازتاب اجتماعی فتوا: -3

 .چرا که براساس روش صناعت محور، توجه به پیامدهای فتوا هیچ دخالتی در فرایند استنتاج حکم شرعی ندارد .کند

 (.285ق، 1418)خویی، 

خبر ثقه، خبر واحدى است که راوى آن از نظر راست گویی مورد اطمینان است و باید به ثقه بودن : خبر ثقه -4

مرحوم خویی با  (62ق: 1414)طباطبایی یزدی،  .ی شنونده محرز باشدراوی در کتب رجالی تصریح شده باشد یا برا

به این صورت که به بررسی سندی و رجالی همه  .توجه به اینکه صناعت محور است از خبر ثقه استفاده می کند

از کتاب ی و چه از لحاظ روایی می پردازند و بیشتر روایات را تروایات در یک باب یا مسئله فقهی چه از لحاظ دلال

 حدائق بررسی می کنند و معتقد بودند که حدائق روایات را خوب بررسی کرده است.

مرحوم خویی شهرت قدماء را به شرط اینکه نوشته و کتابهای آنان موجود باشد  عدم حجیت شهرت فتوایی: -5

مورد  ،حال آنکه چنین چیزی وجود ندارد و شهرت متاخرین چون فتوای خود فقها است .و به دست ما رسیده باشد

)خویی،  .پس نتیجه می گیریم براساس نظر مرحوم خویی شهرت فتوایی به خودی خود حجت نیست .قبول نیست

1410 :159.) 

آقای سید عبدالکریم آیت الله شبیری زنجانی فرمودندکه  :روش آیت الله خویی در نقل اقوال و روایات -6

از مستند العروه « فلما اراجع الجواهر»اردبیلی) از مراجع تقلید( از آقای خویی نقل می کرد که ایشان می فرمودند: 

الوثقی ایشان هم معلوم است که برای نقل اقوال به مستمسک آقای حکیم مراجعه و اقوال جواهر را از آنجا نقل می 

سپس آقای . چون حدائق روایات را خوب بررسی می کند .ب حدائق مراجعه می کندکند. برای روایات نیز به کتا

 (.681: 1394شبیری زنجانی، ). خویی فکر می کند و نظر می دهد سلیقه آقای خویی این گونه بود 

 )ره(طباطبایی یزدی محمد کاظم سیدآیت الله اجتهادی رویکرد مطالعه و  -4-3

شود، در بستر مکتب الله سید محمد کاظم یزدی، که به صاحب عروة الوثقی شناخته میشیوه مطالعه و اجتهادی آیت

این  .کندهای قابل توجهی است که او را از سایر علمای برجسته متمایز میفقهی نجف توسعه یافت و دارای ویژگی

حلیل و توانایی استدلال روش نه تنها در چارچوب اصول سنتی فقه نجف تعریف شده بود، بلکه با دقت علمی، عمق ت

شناختی دقیق را به نمایش فرد از جستجوگری و روشبهکه در آثار وی به وضوح مشهود است، ترکیبی منحصر

 ت. ویژگی های برجسته روش اجتهادی در مکتب عرف محور مرحوم آیت الله طباطبایی یزدی عبارتند از:گذاش



  1404 زمستان، شانزدهمچهارم، شماره  فصلنامه دستاوردهای نوین در حقوق عمومی، سال

38 
 

های بارز او بود. پایبندی به سنت فقهی حوزه نجف یکی از ویژگیعتقاد به حفظ و ا پایبندی به سنت فقهی نجف. -1

های مکتب نجف نقش قابل رفت که در دگرگونی و شکوفایی آموزهای به شمار میوی از جمله شاگردان برجسته

مایز و روش اجتهادی او بر پایه اصول دقیق، علمی و سنتی فقه بنا نهاده شده بود و همین امر موجب ت .توجهی ایفا کرد

  .های خود گردیده بوددورههای فقهی وی در میان همبرجستگی دیدگاه

: 1397)محقق داماد،  .تحول مکتب فقهی نجف توسط سید یزدی و ملا محمدکاظم خراسانی است عرف محور: -2

ده می سید طباطبایی یزدی در استنباط احکام شرعی از روش عرف محور استفا ،(. آنچه واضح و مبرهن است که13

به همین دلیل مسایل روز را به  .چرا که ایشان در باب قضاوت هم تبحر داشند و به قضاوت هم می پرداختند .کردند

و در عصر خودشان به مسائل مستحدثه و جدید همچون شخصیت حقوقی  .و حقوقی پاسخ می دادند صورت عرفی

مچنین در بحث معاملات و قراردادها، آزادی اراده پاسخ دادند. ه ،و سفته و برات برای اولین بار مطرح شده بود

مدنظرشان بود و به آن توجه زیادی می کردند بنابراین در پاسخ به مسائل حقوقی روش مکاتب حقوقی عرفی را 

مدنظر داشتند و به صورت غیر تعبدی به سوالات و فتوا صادر می کردند که قبل از آن هیچ فقیهی به این صورت 

و در بحث حقوق خانواده هم خیلی محتاطانه عمل می کردند و مخالفت آنچنانی با نظر مشهور  .پاسخ نداده بود

 (.44: 1397)محقق داماد،  .نداشتند و این عدم مخالفت دلیل بر احتیاط زیاد ایشان در حقوق خانواده می باشد

دی نوآوریهای متعدد فقهی و مخالفت تاکید بر احتیاط: از آنجایی که در آثار فقیه عظیم القدر سید طباطبایی یز -3

بنابراین فتوای وی تفاوت  .اما در مبحث نکاح خیلی محتاطانه عمل می کردند .های متعددی با مشهور داشتند

آنچنانی با سایر فقهای امامیه ندارد و در مباحث نکاح فقط به اموری همچون شرایط و موانع پرداختند و مسائل 

خیلی  ،را مورد بررسی قرار ندادند و در مواردی که هم فتوا دادند و اظهار نظر کردند مهریه، نفقه و انحلال نکاح

)محقق  .عمیق و تحلیلی نیست و همه اینها چیزی جزء احتیاط ایشان در طرح مباحث شرعی نکاح نمی تواند باشد

 (.321: 1397داماد، 

با وجود تعهد عمیق به اصول  .شخصیتی ایشان بودهای برجسته نوآوری در فتاوا یکی از ویژگینوآوری در فتوا.  -4

سنتی و پایبندی به قواعد فقهی، در مواردی شاهد صدور فتاوایی بودیم که جسورانه و متفاوت از رویکردهای 

ویژه این روحیه نوآوری و نگاه متفاوت به مسائل دینی، به عنوان یک عنصر شاخص در آثار ایشان، به .مرسوم بودند

شمند عروة الوثقی، به وضوح نمایان است و توانسته توجه بسیاری از اندیشمندان و اهل دانش را به در کتاب ارز

 د.خود جلب کن

های در بررسی مسائل فقهی اهمیت زیادی به مبانی اصولی و استدلال استدلال محوری و دقت اصولی. ایشان -5

  .اصولی بنا شده بودداد و روش کارش بر پایه تحلیل عمیق نصوص و قواعد منطقی می

 توجه به قضایای واقعه و مستحدثه و مطالعه موردی و پاسخ به رخداد ها بر اساس مقتضیات زمان.  -6



  1404 زمستان، شانزدهمچهارم، شماره  فصلنامه دستاوردهای نوین در حقوق عمومی، سال

39 
 

 عدم هراس از مخالفت مشهور در صدور فتوا.  -7

 صدور فتوای قاطعانه و کمتر ارجاع دادن به احتیاط. -8

ترین خصوص روش مطالعه سه بزرگوار محترم، اصلیشده در با در نظر گرفتن محتوای ارائه خلاصه مطلب:

 :های موجود میان رویکرد اجتهادی و شیوه مطالعه به صورت کلی عبارتند ازتفاوت

های فردی و توجه بر پایه رویکردی سنتی، با محوریت فعالیت الله طباطبایی یزدیآیتروش مطالعه و اجتهاد 

بوده است. ایشان در عین پایبندی به اصول کلاسیک حوزه نجف، ویژه به عرف در زمینه فهم معاملات استوار 

هایی ارائه دهد. این روحیه نوآورانه ویژه در فتاوای مرتبط با معاملات، نوآوریها، بهتوانسته است در برخی زمینه

داشته و  در کنار استفاده محدود و گزینشگرانه از ابزارهای جدید، همواره بر حفظ رویکرد مبتنی بر عرف تاکید

 .گرایی و نوآوری عملی تبدیل کرده استرویکرد ایشان را به نوعی ترکیبی از سنت

این روش در  .های مشخصی توصیف کردتوان بر اساس ویژگیرا می الله خوییآیتروش مطالعه و تحقیق 

تمرکز اصلی در این کلیت خود گرایش به سنتی بودن دارد و عمدتاً بر یک رویکرد فردی و متنی استوار است. 

سبک مطالعاتی بر بررسی اصول کلاسیک و مباحث رجالی قابل مشاهده است، که به تحلیل دقیق سند و 

اش کارانهی پژوهشی به دلیل رویکرد محتاطانه و محافظهدهند. این شیوهای میهای لفظی اهمیت ویژهدلالت

باید اشاره کرد که در چارچوب این روش، نگاه حکومتی  شناخته شده و اساساً محدود به قواعد اصولی است. البته

 .ای وجود ندارد و بیشتر بر بُعد علمی و تفسیری متمرکز استیا سیاسی برجسته

کند. ها متمایز میای دارد که آن را از سایر روشهایی برجستهویژگی امام خمینی)ره(روش مطالعه و اجتهاد 

گیرد. حکومتی همراه است و تلفیقی از اصول، فلسفه و عرفان را به کار می این روش با رویکردی پویا، اجتماعی و

امام خمینی با تحلیل تاریخی و اجتماعی، نگرشی فرامتنی عمیق و جسارت علمی چشمگیری داشت. شیوه اجتهاد 

 .شودگذار نظریه ولایت فقیه شناخته میکرد و به عنوان بنیاناو فعالانه در فهم و تطبیق مسائل عمل می

 

 و پیشنهادها نتیجه گیری -5

 را استنباط کرد: ریز جینتا توانیبا توجه به مطالب ارائه شده، م

به طور کلی دو روش و رویکرد در استنباط احکام شرعی ملاحظه می شود: قناعت محور بودن که براساس آن فقیه  -1

از هر قرینه ای استفاده می کند حال چه به تنهایی آن قرائن  بدنبال این است که به اطمینان یا پایین تر از آن برسد بنابراین

گرچه هرکدام از ظنون به تنهایی ارزشی در استنباط  .حجت باشند چه قرینه ای موثق تر و عقلانی تر از اقوال فقها باشد



  1404 زمستان، شانزدهمچهارم، شماره  فصلنامه دستاوردهای نوین در حقوق عمومی، سال

40 
 

اطمینان و قناعت به  اما از آنجایی که فقیه به دنبال این هست که وجدانش .یا به اصطلاح اصولی حجت نباشد .دارا نباشد

تعبیر شده است. اما براساس روش صناعت محور مجتهد با دلایل خاصی که قبلا در  «فقه قناعت»به  ،حکم داشته باشد

حال چه وجدان انسان نسبت به  .براساس همان دلایل شروع به دادن حکم و فتوا می کند ،علم اصول فقه به اثبات رسیده

فورا مجتهد به  ،در غیر اینصورت یعنی اگر آن دلایل شرایط حجیت را نداشته باشند .ع نشودحکم و فتوا قانع بشود یا قان

 سراغ اصول عملیه می رود

حضرت امام به روش قناعت محور تاکید داشتند و مرحوم خویی در روش اجتهادی خودشان به صناعت محور  -2

 اشاره داشتند.تاکید داشتند و مرحوم سید طباطبایی یزدی به روش مکاتب عرفی 

اختلاف در روش اجتهادی سه فقیه خود باعث تفاوت در فرایند اجتهاد آنان می باشد که باعث تمایز مکاتب  -3

 فقهی شده که در این مقاله به چند مورد از آنان اشاره شده است.

ل به این است که حضرت امام در مورد شهرت فتوایی قائ .قائل به شهرت فتوایی بودند  خمینی)ره( حضرت امام -4

شهرت بین قدماء حجت است اما شهرت بین متاخرین حجت نیست. شهرت فتوایی آن است که فتوایی از فقها در 

زمینه حکمی از احکام شرعی شهرت یافته باشد که مستند آن معلوم نیست یا از آن جهت که سندی برای آن حکم 

 خویی قائل به عدم حجیت به شهرت فتوایی بودند.ت الله آیاما از آن دوری شده است اما مرحوم  .نباشد یا هست

کمک می گرفتند. این دیدگاه وثوق خبر را  «خبر موثق»در روش اجتهادی خودشان از  خمینی)ره( حضرت امام -5

 .مهم می داند و حجیت خبر را هم مشروط به شواهد و قرائنی می داند که سبب اطمینان و وثوق به صدور آن باشد

به این صورت که به  .از خبر ثقه استفاده می کند و خویی با توجه به اینکه صناعت محور استآیت الله مرحوم 

بررسی سندی و رجالی همه روایات در یک باب یا مسئله فقهی چه از لحاظ دلالی و چه از لحاظ روایی می 

که حدائق روایات را خوب بررسی و معتقد بودند  .و بیشتر روایات را از کتاب حدائق بررسی می کنند .پردازند

 کرده است.

مجتهد در مرحله صدور فتوا به آثار و پیامدهای بعدی آن توجه می کند به طوری که از طریق آثار و بازتاب  -6

 این مسئله در آثار برخی از فقهای شیعه از جمله حضرت امام .اجتماعی فتوا، به صحت و فساد آن پی برده است

خویی به پیامدها و بازتاب اجتماعی آیت الله مرحوم  سید طباطبایی یزدی نمایان است.آیت الله و مرحوم  خمینی)ره(

چرا که براساس روش صناعت محور، توجه به پیامدهای فتوا هیچ دخالتی در فرایند  .فتوای خود توجه نمی کند

 استنتاج حکم شرعی ندارد.

ایشان در استنباط احکام آنقدر به  .روش عرفی می پرداختنددر استنباط احکام به مرحوم سید طباطبایی یزدی،  -7

مانند بحث در مورد  .عرف اهمیت می دادند که روش یک حقوقدان عرفی معاصر را به ذهن انسان تداعی می کند

شخصیت حقوقی که در حدود یک قرن قبل مطرح کردند. روش مکاتب حقوقی عرفی یعنی به صورت غیرتعبدی 

و قائل به نظریه آزادی اراده در قراردادها بودند. در بحث حقوق .تاکنون سابقه نداشته است  که ،فتوا می دادند

 خانواده هم خیلی محتاطانه عمل می کردند و مخالفت آنچنانی با نظر مشهور نداشتند.

 هاپیشنهاد -5-1



  1404 زمستان، شانزدهمچهارم، شماره  فصلنامه دستاوردهای نوین در حقوق عمومی، سال

41 
 

مورد نظر خود داشته باشد. شرکت فعال و  یبر ابعاد گوناگون مکاتب فقه یاشراف و تسلط کامل دیبا هیفق کیاز نظر ما، 

تا با  دهدیامکان م هیحضور به فق نیاست. ا یضرور یامر ،یمستمر در جلسات دروس خارج فقه هر دو مکتب فقه

کامل  ی( خود را با آگاهیحی)ترج یاول یرا ت،یدر نها تب،مکا نیدروس ارائه شده در ا قیعم لیو تحل قیاستماع دق

 یتوجه نکند، در صدور فتوا با روش یاز مکاتب مختلف فقه یبه شناخت کاف هیصورت، اگر فق نیا ری. در غندیبرگز

معتقد است که  سندهینو ن،یهمچن .شوندیاز انسجام لازم برخوردار نم شیو روشن مواجه نخواهد بود و فتواها کنواختی

است، از  دهینرس یکاف نانیظنون به اطم یآورکه از جمع یباشد و تا زمان بندیخاص پا یمکتب فقه کیبه  دیبا هیفق کی

 کند. یصدور فتوا خوددار

فقه »بر  دیتاک گران،ید یهادگاهیاز د یرویآن به پ یبندیصناعت وارد است، عدم پا یکه به مکتب فقه یاز انتقادات یکی

 است. هیاز حد به اصول عمل شی( و توجه بهاتیمعذور یراه حل برا افتنیو  هی)توج «عذر

 

 منابع

 قرآن کریم

 نهج البلاغه

 (. آشنایی با فقه جواهری، قم: انتشارات دانشگاه قم.1404امیدی فرد، عبدالله )

 .16-7(: 28)7، فصلنامه علوم سیاسی(. روش شناسی و اندیشه ی سیاسی، 1383پارسانیا، حمید )

 .163-144(: 1)11، نشریه حضور(. امام خمینی و شرایط اجتهاد لازم وکافی در دنیای کنونی، 1374حجازی، محمدرضا )

 (. بیانات در جمع دانشجویان و اساتید دانشگاه صنعتی امیرکبیر، نهم اسفند ماه.1379) خامنه ای، سیدعلی

 لبیت)ع( لاحیاء التراث.ق(. کفایه الاصول، قم: موسسه آل ا1431خراسانی، محمدکاظم )

 (. صحیفه امام، تهران: موسسه تنظیم و نشر آثار امام خمینی )ره(.1378خمینی، سید روح الله موسوی )

 (. تهذیب الاصول )مقرر سبحانی(، بی جا، ناشر انتنشارات اسماعیلیه.1382خمینی، سید روح الله موسوی )

ایه فی تعلیقات علی الکفایه، چاپ اول، تهران: ناشر موسسه تنظیم و نشر ق(. انوار الهد1415خمینی، سید روح الله موسوی )

 آثار امام خمینی )ره(.

 ق(. رسائل، قم: موسسه اسماعیلیان.1410)خمینی، سید روح الله موسوی 

 ه(.مؤسسة إحیاء آثار الإمام الخوئی )رقم: جلد،  33ق(. موسوعة الإمام الخوئی، 1418خویى، سید ابو القاسم موسوى )

 منهاج الصالحین، قم: نشر مدینه العلم.ق(. 1410خویى، سید ابو القاسم موسوى )

 (. کشف القناع، بی جا، بی نا.1317دزفولی کاطمی، شیخ اسداله )

 (. روش های تحقیق در علوم اجتماعی، جلد اول، تهران: پژوهشگاه علوم انسانی و مطالعات فرهنگی.1393ساروخانی، باقر )

 (. جرعه ای از دریا، قم: انتشارات موسسه کتاب شناسی شیعه.1394زنجانی، موسی )شبیری 

 (. روش شناسی علوم انسانی اسلامی، تهران: مرکز پژوهش های علوم انسانی اسلامی صدرا.1403شریفی، احمدحسین )

 اپ خانه اطلاعات.(. هدایه الطالب الی اسرار المکاسب، چاپ اول، تبریز: چ1375شهیدی تبریزی، میرزافتاح )



  1404 زمستان، شانزدهمچهارم، شماره  فصلنامه دستاوردهای نوین در حقوق عمومی، سال

42 
 

 ق(. ملحقات عروه الوثقی، قم: چاپ اول.1414طباطبایی یزدی، سید محمد کاظم )

 ق(. عده الاصول، چاپ اول، ناشر چاپخانه ستاره.1417طوسی، محمد بن حسن )

رهای (. مقایسه روش اجتهادی صاحب جواهر و محقق خویی. جستا1399علیدوست ابرقویی، ابوالقاسم و لطفی، محمد جواد )

 .167-137(: 2)6فقهی و اصولی, 

 (. سیری کامل در اصول فقه، چاپ دوم، انتشارات فیضیه.1386فاضل لنکرانی، محمد )

بررسی حجیت شهرت فتوایی در اصول متلقات با رویکردی بر دیدگاه آیت الله (. 1387)فیض، علیرضا و بهرامی نژاد، علی 

 .108-85(: 13)4، حقوق فصلنامه فقه و مبانیبروجردی، خویی، امام، 

 (. مکتب اجتهادی سیدطباطبایی یزدی، چاپ اول، تهران: مرکز نشر علوم اسلامی. 1397سید مصطفی ) محقق داماد،

 


