
 
 

 

 
 

  مثنوی معنوی داستان چهارتحلیل 
  درایورجولیا بر جهل مبتنی ایلفض ۀبراساس نظری

 

 3شهرام احمدی ،*2اکبر باقری خلیلیعلی، 1ساناز ازاری
 

10.71630/parsadab.2025.1214318 

 چکیده

دو  ۀانفضیلت را حد می، پیوند است. ارسطو در دوران باستان چیستی جهل با چیستی علم در

ل عفضیلت است و فا اصلی ت ارسطویی رکندانست. معرفت در سنّرذیلتِ افراط و تفریط می

شرط معرفت در فضیلت ، معاصر ۀدرایور در دور جولیاکند.  کامل عملفضیلت باید با معرفت 

ای از معتقد به عدم ضرورت معرفت در پاره تنهانه داند و در برابرِ آنآن می ۀدامن ۀرا کاهند

عنوان فضایل  باها بلکه معتقد به لزوم جهل و غفلت در برخی از فضایل است و از آن، فضایل

 ارتجالی شجاعت، گذشت، حساببی احسانِ، تواضعاز:  اندعبارتکند که می بر جهل یادمبتنی

جهل و معرفت را به اشکال ، سبب اهداف تعلیمی عرفانیبه معنوی مثنویمولوی در  .اعتمادو 

به واکاوی  تحلیلیتوصیفی ۀشیواین پژوهش بهکند. سازی و تصویرگری میمختلف مفهوم

 ایخفته امیر رنجانیدن»، «نخجیران و شیر» :مثنویداستان چهار بر جهل در انواع فضایل مبتنی

کردن بر تملق و وفای  اعتماد»و  «را صوفی درویش زدن طیره»، «بود رفته دهانش در مار که را

های براساس این پژوهش نمونهاست.  درایور پرداخته ۀبا نظری هاو نسبت میان آن «خرس

 تواضعمغایرند.  هاویژگیبعضی و در  درایوریۀ منطبق با نظرها شده در بعضی ویژگیانتخاب

انگاری و گذاری نیست بلکه برابر با نیستارزشبر کم برخلاف دیدگاه درایور دال مثنویدر 

                                                           
   ایران ، بابلسر،دانشگاه مازندران ،عرفانیادبیات گروه دانشجوی دکتری . 1

sanazezari@rocketmail.com 

 )نویسنده مسئول(. . استاد گروه زبان و ادبیات فارسی، دانشگاه مازندران، بابلسر، ایران2
aabagheri@umz.ac.ir 

 دانشگاه مازندران، بابلسر، ایران، . دانشیار گروه زبان و ادبیات فارسی3
sh.ahmadi@umz.ac.ir  

 20/08/1404تاریخ پذیرش:                                                                                      02/05/1404تاریخ وصول :

 نشریه علمی

 پژوهشنامه ادبیات تعلیمی

 27-۴8، ص1۴۰۴ پاییز، هفتموشصت هفدهم، شمارۀ سال

 

mailto:sanazezari@rocketmail.com
mailto:aabagheri@umz.ac.ir


 1۴۰۴ پاییزم، وهفتشصت شمارۀ، پژوهشنامه ادبیات تعلیمی  /   28

جهل و شجاعت  بربخشودنِ مبتنی، حساببیاحسان های نمونه. کمال خدا و انسان کامل است

 دیدگاهبا  انطباق بیشتری، جهل برمبتنیتواضع  مقایسه بادر بر جهل ارتجالی و اعتماد مبتنی

  درایور دارند اما همچنان کاملاً منطبق نیستند.

 .مثنوی معنوی، درایور جولیا، جهل برفضایل مبتنی، گرااخلاق فضیلت :هاکلیدواژه

 له ئمسبیان . 1

قلمرو جهل و اگرچه چیستی جهل و نمودهای آن با شناخت علم در ارتباط است.  شناخت

، کندپیشرفت می یابد وگسترش می که علم طورهمانمرزی مشترک دارند. ، علم جداست

برای گسترش علم تلاش می گروهیکه گردد. چنانمی شود و دگرگوننیز گسترده میجهل 

رود با پیشرفت رغم اینکه انتظار میبه. یابندنیز منافع خود را در گسترش جهل می ایهعد، کنند

ها از ها و غفلتهیناآگا، هاخوردگیی سریع به آن بسیاری از فریبروزافزون علم و دسترس

 .هستیم خوردن دادن و فریب شاهد فریب دوران ۀهمچنان در هم، بین برود

 ,McDonald & Bammer) مدیریت معلومات مهم است ۀاندازمدیریت مجهولات به

اگر  .ضرورت یابدای که شناخت جهل در هر برههشود پویایی جهل موجب می .(134 :2009

صورت کاربردی و آراستگی به آن باید خود را به طلب، گردد فضیلت محسوب، علم و معرفت

مثل درایور  ای از پژوهشگرانهعد کهچناندهد.  و عملی در شخصیت صاحب فضیلت نشان

نبودن معرفت در  یور بر الزامیدراکید تأ. فضایل داشت به گرایانهنگاهی نتیجهباید معتقدند 

معرفت  اهلانحصار از  مندانه راسرزدن عمل فضیلتکند و تر میها را قابل دسترسآن، فضایل

ارتباط با کردن فضایل در  سوی عملیاتیتواند اولین گام بهاین کوشش می. گرداندمی خارج

 .ها باشدی از انسانبیشترتعداد 

یک  ۀردوکه فرا یی استهاجهل ۀمطالع» نویسد:می شناسیجهالتبرای تعریف بینگر یش

فرایند تکوین جهل  ۀرا مطالع آنپراکتور  و (Schiebinger, 2004: 237) «فرهنگ خاص هستند

 حاصلتوانست ها میآن ازداند که شناخت ای میماندهیا مغفولشده به امور فراموشنسبت

ای از ستهدرایور دبه اعتقاد  .(Proctor & Schiebinger, 2008: 5) شدمی شود یا باید حاصل

درست ، دهدمی چه را انجامد که لازم نیست فاعل اخلاقی بداند آنفضایل اخلاقی وجود دار

ها را فضایل این خبر باشد. درایوربی، ند که فاعلعملاً مستلزم این هست، فراتراست یا حتی 

هایی لی و گونهارتجا شجاعت، حساباحسان بی، امل تواضعش که ستا جهل نام نهاده برمبتنی



 29/                              بر جهل جولیا درایورتحلیل چهار داستان مثنوی معنوی براساس نظریۀ فضایل مبتنی
 

که متفکران باستانی  طورفضایل چه آن (.Driver, 2001: 16) گردندمیاز گذشت و اعتماد 

ی چون محققان معاصرکه چنانیا اند دانستهبر معرفت را شرط تحققشان می بودن مبتنیالزام 

در هر صورت اشراف به نگاه، اندجهل بودن نیز قابل تحقق بردر صورت مبتنی معتقدنددرایور 

تواند در قدرت ارزیابی ها میهای مختلف به فضایل انسانی و چگونگی تحقق آنها و رویکرد

ثیرگذار تأ، شودمی پنداشتهبر هر مبنایی فضیلت یا آنچه  گذاشتن فضایل یا کنار برای انتخاب

 ۀیی برای پژوهش در حوزلاسبب ماهیت آموزشی از قابلیت بامتون تعلیمی عرفانی به باشد.

چنان در جهان معرفت و  ویمثنگرا برخوردارند؛ مثلاً مولوی در ویژه اخلاق فضیلتاخلاق به

نماید که سازی میمفهوم، ها و تصویرهایی متنوعها را در ظرف توصیفکند و آنمی جهل سیر

و  مثنوی هایداستان توان با تأمل درهای علمی است. میها مستلزم پژوهشتردید تبیین آنبی

او با نگرش و  ۀمیان اندیش ،جهل برفضایل مبتنیدرخصوص های مولوی تعمق در دیدگاه

بارها به  مثنویدر  مولانا نمود. ها را واکاویکرد و نسبت میان آن درایور رابطه برقرار ۀنظری

داده و  انی و گمراهی را مورد نکوهش قرارناد، جهل، حماقت او است. اختهجهل پردموضوع 

قت انسان از حقی ۀداند. جهل منبع شر و جهالت بازدارندها میآن را اساس بسیاری از ناروایی

در برابرش جز صبر  ،کندنمایی میتازد و قدرتکه جاهل می مولانا در جایی ۀاست. به توصی

مسائل  کلیۀ ۀازنظر مولانا افراد جاهل در ادار»(. 75-72: 1386، ای نیست )حمیدیو مدارا چاره

مولوی جمع قدرت و جهل  .(13: 1۴۰۰، کیاده و همکاراننکارحس)طبخ عاجز هستندجامعه 

 د:دانظلم و ویرانگری مییۀ ما انسانرا در 

 آید به همجمع چون سلاح و جهل 

  

  سوز از ستمگشت فرعونی جهان 

 (3787: 3ج، 1393)     

کند و الطاف خداوند نادانی و جهل انسان را دچار سوءبرداشت می، گیناشناخت همچنین

 شود:گردانی خداوند میفهمی ما تبدیل به قهر و رویراثر نادانی و کمب

 آفتی نبود بتر از ناشناخت

 

 تو بر یار و ندانی عشق باخت 

 

 

 

 

 (3783: 3ج، همان) 

 هیعنی جهل و نادانی ب، مشهور آن موارد ابله و ابلهی را در معنی بیشتردر  مثنویمولانا در  

ثر مؤداشته و آن را همچون زهری  ن را از دوستی با شخص جاهل برحذربرده و انسا کار

کردن شخص جاهل همچون پاشیدن بذر در خاک  وی معتقد است که نصیحت .است دانسته



 1۴۰۴ پاییزم، وهفتشصت شمارۀ، پژوهشنامه ادبیات تعلیمی  /   3۰

 ۀحوز از ابلهی درتعبیری  ،جاییدر  .(1۴۰: 1391، آبادیحاجیفایده است )کاوسیبی شور

 اعتنایی به امور پست دنیوی و نفسانی استعین آزادی و بی، که مراد از آن شودمی دیده عرفان

  (:556: 138۴، )زمانی

 رو سپسمی خویش ابله کن تبع

  

 رستگی زین ابلهی یابی و بس 

 (1420: 4ج، 1393، مولوی)     

ها که آن  این ابلهی آن استداند و منظور وی از اصحاب بهشت را ابله می بیشترمولانا 

 :دآینمی نظر و آن ندارند و چون ابلهان بهپروای این ، فنای در حق و اشتغال به حق دلیلبه

 انداصحاب جنت ابله بیشتر

  

 رهندشرِّ فیلسوفی می تا ز 

 (2377: 6ج، همان)     

غفلت ستون آن  ،بر جهل در جهان عرفانی مولانا که در ابیاتیهای مبتنیشناخت وضعیت

 برمبتنی نگاه نبنیادیارتباط  ،شودنمی چیز در هوشیاری کشفاست و اینکه همه شدهمعرفی

 کند:تر میغفلت مولانا را واضح برجهل درایور و نگاه مبتنی

 اسُتن این عالم ای جان غفلت است

 

   آفت استاین جهان را ، هوشیاری 

  هوشیاری زان جهان است و چو آن 

 

  پست گردد این جهان، غالب آید 

 (2078-2077: 1ج، همان)   

 ،«نخجیران و شیر» در چهار داستانجولیا درایور جهل  برفضایل مبتنی ،این پژوهشدر 

 اعتماد»و  «را صوفی درویش زدن طیره ،«بود رفته دهانش در مار که را ایخفته امیر رنجانیدن»

 .شودبررسی و تحلیل می «کردن بر تملق و وفای خرس

 های پژوهشپرسش. 1-1

 :دهد پاسخ های زیرپرسش کوشد تا بهاین پژوهش می

 ند؟ ادرایور کدام ۀبراساس نظری معنوی مثنویهای مذکور داستانجهل در  برفضایل مبتنی .1

 بر جهل چیست؟ فضایل مبتنی دربارۀدرایور  ۀمیان دیدگاه مولوی و نظری ۀرابط .2

 روش پژوهش. 1-2

های مرتبط با جهل و ها و حکایتبیت، تحلیلی و واحد تحلیلروش این پژوهش توصیفی

 دهانش در مار که را ایخفته امیر رنجانیدن، نخجیران و های شیرداستانبر آن در فضایل مبتنی

 معنوی مثنویدر ، بر تملق و وفای خرس و اعتماد را صوفی درویش زدن طیره، بود رفته



 31/                              بر جهل جولیا درایورتحلیل چهار داستان مثنوی معنوی براساس نظریۀ فضایل مبتنی
 

 مصادیق فضایل ،در این پژوهشای است. کتابخانه، آوری اطلاعاتاست. روش جمع مولوی

 شد. خواهند ها تبیینانگاری آنو دلایل فضیلت جهل برمبتنی

 پژوهش ۀپیشین. 1-3

 از: اندعبارتها آنترین که مهماست  گرفته انجام مثنویدر ارتباط با جهل در هایی پژوهش

حماقت و  بررسی ارتباطبه ، «احیای علم در مثنوی معنویلۀ »در مقا (1392) پازوکی -

رنج ، «گریختن عیسی فراز کوه احمقان ۀصق»با ذکر ابیاتی از ، پرداخته مثنوینادانی با علم در 

 جوید. مولانا گاهی نجات را در ابلهی می  همچنینخواند. الهی میاحمقی و نادانی را قهر 

آورده، «جدال ارسطو و درایور، معرفت ۀلئلۀ »مسدر مقا (1392) و همکارانش رحمانی -

ها وجود معرفت برای فاعل ضرورت ندارد و که در آن کندمی فضایلی را مطرح درایوراند که 

یل و بد ئۀارا در پی درایور کند. گاهی عملآلازم است از روی غفلت و نا، نآحتی فراتر از 

خاصی از حالات روان بر نوعاست که فضیلت را مبتنیجایگزین برای رویکردهای کلاسیکی 

نتایج ، کندکنند. طبق تلقی درایور آنچه یک خصلت را تبدیل به فضیلت میمی شناختی تفسیر

شناختی خاصی. بنابراین نه داشتن حالات و شرایط روان، گذارندو اثراتی است که بر جای می

 گرایانه از فضیلت است.نتیجه یۀبدیل درایور یک نظر

آن است  بر، «جهل از منظر جولیا درایور برتحلیل فضایل مبتنی»لۀ در مقا (1393) صادقی -

نقش ، های کلیرغم قبول چارچوببهکند می با نگرشی نوین در باب فضیلت سعی که درایور

برخی از فضایل شاخص را مبتنی کمرنگ کند و دستاخلاق ارسطویی کماصیل معرفت را در 

قبول دیدگاهی ، جهل برپذیرش فضایل مبتنی ۀنماید. لازم خبری تعریفجهل و بی بر

 فرااخلاقی است که قصد و نیت خیر را برای تحقق فضیلت ضروری نداند.

« مراتب شناخت در عرفان مولوی و آیین بودا» لۀمقادر  (1395) و کمالیگیر خواجه -

در برابر  و معرفت در تفکر بودا و مولوی معرفت شهودی یا پرجناناست ۀمعتقدند بالاترین مرتب

سنتّ بودایی  درنادانی توجه است.  هر دو سنتّ فکری قابل نادانی هم در ۀواژ، معرفت و دانایی

 مربوط به اصل دوکا یا رنج است و دانایی بهگیرد که می قانون شریف قراردر برابر چهار 

در بینش مولانا جهل واقعی اما ، کندله شدت و ضعف پیدا میئمسنسبت فهم انسان از این 

زیرا  شود،نادانی محسوب می ۀبالاترین مرتب ان ندانستن خویشتن واقعی خود است کههم

  نکردن حقیقت است. مستلزم درک



 1۴۰۴ پاییزم، وهفتشصت شمارۀ، پژوهشنامه ادبیات تعلیمی  /   32

وستین آگ، تحلیل سه تلقی و تعریف از تواضع؛ رویکرد ارسطو» لۀمقادر  (1399) صادقی -

تلزم تواضع حقیقی را مس، با نگرشی کاملاً متفاوتجولیا درایور است که  آورده، «و جولیا درایور

داند. وی تواضع را مستلزم ندیدن واقعیت و نوعی خبری نسبی از خود مینقص معرفتی و بی

شود خود را شناخت و از این باور است که نمی داند و برحقیقی خود میخبری از جایگاه بی

مگر نوعی تواضع رفتاری ، اما واقعاً تواضع به خرج داد، ها و امتیازات خویش آگاه بودبرتری

  .و نمایشی

شناسی همانند به جهل« شناسیاخلاق جهل در پرتو جهالت» لۀدر مقا (1۴۰۰) صادقی -

اجتماعی و اخلاقی جهل  کارکردهای دربارۀنگرد و چند دیدگاه کلی رویکردی مطالعاتی می

جهل را مورد بر مبتنیهایی عینی از مزایای اجتماعی یا فضایل اخلاقی د و مثالکنمی را بررسی

 دهد.می تحلیل قرار

 مبانی نظری. 2

 گرااخلاق فضیلت. 2-1

کسی که و  گزیندبه ما را برمی ای نفسانی است که حدوسط نسبتملکه، ارسطوظر نفضیلت از

دو  ۀگزیند. پس فضیلت میانراه میانگین را برمی، عاقله ۀقو ۀوسیلبه، دارای عقل عملی است

 اخلاقی و عقلی دارای دو بعُد فضیلت(. 52-۴6: 1378، )ارسطو رذیلت افراط و تفریط است

همین علت نیازمند یابد و به می آید و پرورشمی پدیدفضیلت عقلی از راه آموزش  است.

یک از فضایل چعادت است. لذا هی ۀکه فضیلت اخلاقی نتیجتجربه و زمان است؛ درحالی

حکم طبیعت این قابلیت را داریم که فضایل را به خود  اخلاقی ناشی از طبیعت ما نیست؛ ما به

گرا یکی از خلاق فضیلتا(. 53: همان) کنیم ها را از طریق عادت کاملآنتوانیم بپذیریم و می

نقش  و بنیادخصایل فضیلت همل و تفکر است که بتأشکلی از  وهای اخلاق هنجاری شاخه

شناسی اخلاق های او توجه شایانی دارد. موضوعات مورد توجه روانعامل اخلاقی و انگیزه

 ۀاین حوزآید. می شمار آن بهاز بخشی گرا تری است که اخلاق فضیلتوسیع ۀمربوط به حیط

نوعی تحلیل فلسفی است که به بررسی مفاهیمی ، شودمی فضیلت نامیده ۀگسترده که نظری

 پردازد.منش و مسائلی مانند زندگی خوب و نقش فضایل در آن می، چون شخصیت

ضروری  ۀیجگردد اما نتمی لمدادهنجاری ق ۀنوعی نظری، حقیقتگرا دراخلاق فضیلت

مند نیست. مدافع اخلاق فضیلت، فضیلت ۀبه نظری مباحث مربوط به بررسی فضایل و پرداختن



 33/                              بر جهل جولیا درایورتحلیل چهار داستان مثنوی معنوی براساس نظریۀ فضایل مبتنی
 

است.  همواره مورد توجه اندیشمندان بوده، گرا از دوران باستان تا ظهور مدرنیتهاخلاق فضیلت

ضایل به ف، در کنار آن ،رفتارها بود ۀمفاهیم تکلیف و قانون اخلاقی سنج وسطااگرچه در قرون

الزام و قانون جای ، مفاهیم تکلیف، با ظهور مدرنیتهشد. می ش نگریستهاحترام و ارز ۀز با دیدنی

اخلاقی بودند.  ۀهای رایج نظریگونه گراییو نتیجه گراییوظیفه، . در این دورانندنشست فضیلت

از دانست که  اینارضایتی ۀتوان نتیجمعاصر می ۀگرا را در دوربازگشت به اخلاق فضیلت

پردازی اخلاقی با تمرکز بر نگرش به نظریه 1ومکآمد. الیزابت انس پیشین پدیدهای اخلاقی نظریه

به دفاع از  نیزاز منتقدان اخلاق معاصر  2اینتایرکید داشت. مکتأفضایل  درخصوصارسطو 

های اخلاقی معاصر از مفاهیم آنجاکه در بحث. او معتقد است ازاست هفضیلت پرداخت ۀنظری

سنتی اخلاقی در شرایط معاصر  معنا هستند. مفاهیمها کاملاً بیاین بحث، شودسنتی استفاده می

برنارد  دارند. نگه ی را در سطح فلسفی یا عمومی زندهتوانند گفتار عمومنمی، یی نداشتهکارا

نقد فعل اخلاقی را یکی از ، گرا و سودگراهای اخلاقی وظیفهاز منتقدان نظریه 3،ویلیامز

های اخلاق ،گرایکی از مدافعان اخلاق فضیلت ۴،فوت داند. فیلیپامی هاآن ۀاشکالات عمد

 معتقد است دلایل، توجهی به امیال فاعل اخلاقی محکوم کردهبی دلیلبهگرا و سودگرا را وظیفه

  (.15-12: 1381، )جلالی انداخلاقی بر امیال فاعل مبتنی

 گراییجولیا درایور و فضیلت .2-2

گرایانه باشد. کند که متناسب با رویکرد نتیجه کند تفسیری از فضیلت ارائهمی سعیدرایور 

نشان از این دارد که ، گراباشند و خواه غیرنتیجه گراخواه نتیجه تلاش افرادی مانند درایور

نظام اخلاقی را دارند. اخلاق ارسطویی پیوندی نزدیک با  قابلیت تفسیر و تعریف در، ایلفض

ل نسبت به با معرفت کام باید، فاعل برای اتصاف به فضیلت، سنت ارسطوییفضیلت دارد. در 

جزء سازنده و ضروری فضیلت است. درایور این ، معرفت، کند. ازنظر ارسطو شرایط عمل

 ۀکید افراطی ارسطو بر معرفت و عقلانیت دامنتأاست که  پذیرد و معتقداساسی را نمی ۀلفؤم

می اثبات دیدگاه خود فضایلی را مطرحکند. وی برای می محدودند را مفضایل و افراد فضیلت

است از روی ها وجود معرفت برای فاعل ضرورت ندارد و حتی فراتر از آن لازم کند که در آن

روند که می شمار های نقضی بهنمونه، تغفل برگیرد. فضایل مبتنی غفلت و ناآگاهی انجام

در واقع درایور (. 1: 1392، و همکاران )رحمانی کشندچالش میبر معرفت را به تنیتفاسیر مب

پیامدگرایی در آثار مربوط به فلسفه  به مرورِ او گرا دانست.توان از منتقدان اخلاق فضیلترا می



 1۴۰۴ پاییزم، وهفتشصت شمارۀ، پژوهشنامه ادبیات تعلیمی  /   3۴

و به  کندمی ی مختلف پیامدگرایی ارائههاخوبی از نگرش تصویر نسبتاً و پردازداخلاق می

 . (25: 139۴، )درایور پردازدخود میۀ ینظر مختلف هایاویهزشرح 

 جهل از دیدگاه درایور برفضایل مبتنی .2-3

پژوهان به تعریف جهل خلاقدلایل و نتایج ناشی از آن سبب شده که ا، به جهلها تفاوت نگاه

 هاکنند و نتایج آن انواع آن را تفکیک، جهل ۀهای خود درباریا در تبیین تئوری، ورزیده اهتمام

 ند.بندی کنرا نیز بررسی و دسته

می جهل یاد برها تحت عنوان فضایل مبتنیل است و از آنئر فضایلی برای جهل قایوادر

جهل »رو هستیم: هکند و ما در واقع با دو نوع جهل روبنمی د. او تعریف ثابتی از جهل ارائهکن

جهل انفعالی را به ناآگاهی و بی توجهی وتوان به غفلت و کمفعال و انفعالی. جهل فعال را می

از یک موضوع خبری کامل خبری نزدیک دانست که اولی مسبوق به علم و دومی از جنس بی

 «یک تعریف ثابت نیست ۀجا بر پایاز جهل در فضایل مورد بحث همه درایور مقصوداست. 

(Driver, 2001: 31.) مقابل علم و حکمتی است که طرز تلقی  ۀمحض نقطانفعالی/ جهل

، شده و مخلوطی از علم و جهلتضعیف جهل فعال یک علمو د؛ کنکید میتأکلاسیک بر آن 

ها جهل باید بدانیم که در ساختار آن برفضایل مبتنی بررسی درالتفات است.  فراموشی یا عدم

از دیدگاه درایور ، ترتعبیر دقیق بهمورد بحث است. « ناآگاهی از چه؟»یا « به چه؟جهل » دقیقاً

 دهدمی اعل اخلاقی بداند آنچه را انجامای از فضایل اخلاقی وجود دارد که لازم نیست فدسته

دسته فضایلی  خبر باشد. اینبی، عملاً مستلزم این هستند که فاعل، درست است یا حتی بدتر

، حساببیاحسان ، مل تواضعام و شاجهل نام نهاده برها را فضایل مبتنیهستند که من آن

محوریت در این فضایل  .گردندهایی از گذشت و همچنین اعتماد میارتجالی و گونه شجاعت

، حسابدر احسانِ بی .2 ؛های خودناآگاهی از کلیّت ارزش، در تواضع .1 قرار است: این به

شده های واردها و آزارخسارتناآگاهی از ، در گذشت .3 ؛های دیگریناآگاهی از معایب و بدی

در فضیلت اعتماد  .5ناآگاهی از خطرات احتمالی؛ ، آنی در شجاعت .۴ازسوی دیگری؛ 

 ازشده تا درایور آن را  چه چیزی سبب در موردخبری و جهل بی است که مشخص نشده

به و  جهل انفعالی یا ناآگاهی محض است برمبتنیاین فضیلت و  ؛داندبجهل  برفضایل مبتنی

 31-33) شودصورت سرراست و واضح یک فضیلت جهل محسوب نمیتصریح درایور به

Ibid:). 



 35/                              بر جهل جولیا درایورتحلیل چهار داستان مثنوی معنوی براساس نظریۀ فضایل مبتنی
 

مستلزم این هستند که  .1 هایی نیز دارند:گاه درایور ویژگیدجهل در دی برفضایل مبتنی

شهود م )گویی یک واقعیت مند در باطن خویش به اعتقاد به امری برخلاف شواهدفاعل فضیلت

، جهل بردر فضایل مبتنی جهل .2 ؛(Ibid: 33) باشد اند( گرایش داشتهگرفته مسلم را نادیده و

با یکدیگر  هاخبری از این است که چگونه این واقعیتبی جهل استنتاجی .جهل استنتاجی است

در  هاتواقعی ۀشود یا در استفاده از هم ها منحرفاشتباه از واقعیتقل بهع ؛یابندتطابق می

جهل وقتی فضیلت هستند که فاعل  برفضایل مبتنی .3 ؛یند استدلالی ناموفق باشداگونه فرهر

که عموم  شدن از اموری قادر به آگاه، های ادراکیاتوانین دلیلبهیعنی  ها ابله محسوب نشودآن

فضایل را مندی این توانیم فضیلتمی ما شهوداً .۴ ؛نیست، ها را دارندفراد توانایی درک آنا

طریق عقل حس و چه ازطریق چه از، شهود ادراک بلاواسطه است .(Ibid: 33-38) درک کنیم

های وریدا مبادی نخستین برای انتخاب اخلاقی نیازمند شناخت. (76-75: 1375، )کاپلستون

گانه نیرویی است که ی، نظر ارسطو عقل شهودی . بهموضوعات است ۀضروری و کلی دربار

مثبت  د و نتایجیفوا .5 ؛( 218-2۰7: 1378، )ارسطو کند تواند دریافتنخستین را میمبادی 

جهل بیش از آنکه  برفضایل مبتنی .6 ؛هاستبودن آن بر فضیلت دلیلی مضاعف، این فضایل

مستلزم قصد و نیت  جهل لزوماً برفضایل مبتنی .7 ؛تحسین هستند قابل، توصیه باشند لقاب

توصیف سوی درایور برای ازشده بررسی پنج فضیلت مطرح در در ادامه .(Ibid: 33-38) نیستند

فضایل  هایی که درایور برایاز ویژگیبوده و هم  آن غافل ازهم از آنچه فاعل ها و تحلیل نمونه

 .شودمی استفاده ،است برشمرده جهل

 هاتحلیل داده .3

 نخجیرانبر جهل در داستان شیر و تواضع مبتنی. 3-1

روی در عدم زیاده است که تواضع معمولاً با فیلسوف اخلاق معاصر معتقد 5،آدامزرابرت 

 ,Adams) امور اخلاقی است رناظر ب بیشتر رویزیادهشود و این عدم می ها تعریفمزیت

، صبوری، مدارا، دانم گفتنت نمیئجر، هایی دارد مانند گشودگیتواضع ویژگی (.1987:169

گرا شناسی مثبتتواضع در روان .(Whitfield et al., 2006: 15)ها ها و پریشانیاز تنشرهایی 

 ,Snyder & Lopez) ندادن است نشان، و خود را بیش از آنچه هست توجه دیگران جلبعدم 

خصیتی ش که است فضیلتی زنانه ،یکی از معانی تواضع طبق توضیحات درایور ؛(21 :2007

ارزشکم، ازنظر درایور تواضعتفسیرِ  اما (Driver, 2004: 16) آیدمی شمار عفیف و محبوب به



 1۴۰۴ پاییزم، وهفتشصت شمارۀ، پژوهشنامه ادبیات تعلیمی  /   36

ارزشکماین  است ولیخاص  منظری کردن ارزش خود از تلقیکمستلزم م که گذاری است

متواضع  پس (.Idem, 1989: 374) بینی نیفتدباید محدود باشد تا فرد در دام خودکم گذاری

، کشدنمی به رخهایش را ها و برتریتنها مزیتنه، والاو منزلت  نشأرغم بهکسی است که 

 شودرویی ار ضعف یا کماو تا حدی نیست که دچ جهلها جاهل است. البته نسبت به آنبلکه 

مقابل  ۀتواضع در عرفان نقط .(175: 1393، )صادقی آید گرفتارچندین رذیلت  در دامو 

ظاهر نزدیک به مثنویبینی و تکبر و از اوصاف گریزناپذیر سالک است. تواضع در خودبزرگ

گذاری سنخیتی ندارد؛ بهارزششماری خود است و با کمانگاری یا کوچکچو هی به نیست

گاه که ویژه در جاهایی که تفکر جبرگرایانه است و توکل و جهد جایگاهی ندارند؛ اما آن

فهمیم که او ضمن پایبندی به توکل و جهد از قدرت کاویم و میمی حالات عرفانی مولانا را

به تواضع ، نهدانگاری پیر میانگاری سالک را در برابر هستخداوندی غافل نمانده و نیست

ای است که برای هستی خود و مقصد سالکِ طریقت مولانا رسیدن به نقطه» یابیم.می دست

حقیقتی قائل نباشد و همه را در برابر وجود و هستی مطلق ، های دیگر در این عالمهستی

نما و عدم بپندارد و معترف به این حقیقت باشد که وجودی نیست نیستِ هست، خداوندی

  :جز وجود حق

 های ماهاییم و هستیعدم، ما

 

 تو وجود مطلقی فانی نما 

 (602: 1ج، 1393، مولوی)    

 ۀداند. چنین فنایی مقدمساختن وجود مجازی می در فانیمولانا حقیقت متعالی انسانی را 

شود که آدمی از هویت موجود می هویت حقیقی وقتی حاصل، روبقای حقیقی است. ازاین

ای است که سالک بیماری، انگاریبنابراین کمال و بزرگ .گردد ریاضت ذوب ۀبگذرد و در بوت

مولانا در  .لذا برای رهایی از خودبینی باید ریاضت دید ؛داردرا از پیمودن راه تعالی بازمی

 انگاری هرچیزی جز حقهای خود و دنیا و پیوستن به نیستسلوک بر لزوم بریدن از وابستگی

و قلب ایشان را در ترک هستی  و در سر و رمز ظهور اسرار الهی بر زبان اولیا .ورزدکید میتأ

لدی دیگر از تو، بر تولد طبیعیعلاوه، یافته منیتّ رهایی که از او برای سالکی .دانددنیایی می

مقهور قدرت روحی ، ل است و به همین سبب جمیع اسباب مادی عالمنوع ماورای طبیعی قائ

، )میرمجریان« گرددمی نهایت عروج سالک با نفی انانیت محققو در معنوی او هستند ۀو سیطر

است از وضع نفس خود با حق در مقام عبودیت  عبارت»تواضع در عرفان و ( 251-25۴: 1392



 37/                              بر جهل جولیا درایورتحلیل چهار داستان مثنوی معنوی براساس نظریۀ فضایل مبتنی
 

اساس همین تعریف عرفانی در ابیاتی از و بر( 71: 1391، )اقبال« و با خلق در مقام انصاف

داد ِ سلوک او قلمسدّ، تصور غلط انسان از خود که مانع تواضع او در پیشگاه حق شده مثنوی

 است: گرفته مورد نقد قرار ،گرددمی

   تو پای باش، روَدَنخواهی که  سر

 

 رای باشدر پناه قطب صاحب 

 خویش فوق او مبین، گرچه شاهی 

 

 جز نبات او مچین، گرچه شهدی 

 (1989-1988، 2، ج1393مولوی، )   

شود که بر قطب در اصطلاح تصوف به بالاترین فرد اولیای خدا /انسان کامل اطلاق می 

از او کمترند و فهم مرید در ، ای که باشندهر مرتبه جریان هستی احاطه دارد و مریدان در ۀهم

های (. در ابیات بالا نیز مانند نمونه285: 2ج، 1393، همانبرابر معرفت مرشد ناقص است )

خبری نیست. ، گویدجهل می برتواضع مبتنی ۀای که درایور دربارگذاریارزشقبلی از خودکم

 اعلیفاست. این تواضع عرفانی ازسوی نیستی سالک در مقابل هستی قطب  ،هرچه هست

زند و نتایج مفیدی نظیر ارتقا به مراتب بالاتر عرفانی و در امان ماندن نمی )عارفی( ابله سر

 که درایور مد طوردلایل همان همینبهین تواضع ا .دارد پی را درها سالک از آفات و مهلکه

 توصیه و قابل قابل، بودن مفید دلیلبهشود و همچنین می طریق شهود دریافت، ازنظر دارد

خواند خرگوش نابودی شیر را خواست خدا مینیز  نخجیران و در داستان شیرتحسین است. 

او جهد و توکل را برای نابودی ، ترتیبزند. بدینمی یید الهی گرهتأو کار خود را با خواست و 

خرگوش در برابر تحسینِ  ۀواضع آگاهانانگارد که نمودار تخود را هیچ می، بسته شیر به کار

 نخجیران است:

 تأیید خدا بدُ ای مهِان!»گفت: 

 

 ورنه خرگوشی که باشد در جهان؟ 

 قوتّم بخشید و دل را نور داد 

 

 «مر دست و پا را زور داد نور دل 

 (1375-1374: 1، جهمان)    

های این تواضع کاملاً اما ویژگی ،شد بررسیمورد  نۀتواضع در نمووجود توان منکر نمی

یعنی توکل به انضمام ، خرگوش خواست خدا جهل درایور منطبق نیست. بربا تواضع مبتنی

داند. او در پایان داستان ترکیبی اش اصل میشدن نقشه تلاش برای نابودی دشمن را در اجرایی

، تواضع خرگوش در برابر خداشمرد. دهد و خود را هیچ میمی ستوده از جهد و توکل را نشان

طور همان قصد و نیت تواضع او الزاماً مستلزم .انگاری خود در مقابل هستی مطلق استچهی



 1۴۰۴ پاییزم، وهفتشصت شمارۀ، پژوهشنامه ادبیات تعلیمی  /   38

 برای مقبولیتو ختگی و یا نه سا باشد درونی یاعتقادتواند نیست و می گویدکه درایور می

در برابر  آنچه خرگوشزیرا  ،توصیه است تحسین و البته قابل هرحال قابلبه ؛بین نخجیران

در واقع او در ارتباط با خداوند ارزش  میزان ارزش خود است ،گذاردمانده میمغفول خداوند

 ارزشمند این تواضع نجات نخجیران از شکار نتیجۀ و زندمی یید خداوندی گرهتأخود را به 

خرگوش در این  است. و مقبولیت خرگوش میان نخجیران شدن توسط شیر شدن و خورده

بسیار فعالانه در تمام قصه  زیرافاعلی ابله نیست  ،دارد نظر که درایور در طورداستان همان

واسطه از سوی صورت شهودی و بیبهخرگوش  تواضعفضیلت  ،طرفیاز ثیرگذار است.تأ

  شود.می درک داستان نخجیران و مخاطب

 

 بود ای را که مار در دهانش رفتهخفتهرنجانیدن امیر در داستان  حساببی احسانِ .3-2

در کردار نیست بلکه خیرخواهی ، حساببی احسانخیرخواهی کورکورانه یا  منظور از»

خیرخواهی کورکورانه شخص خیر و خوبی را در دیگران می درخیرخواهی در اندیشه است. 

آنچه در دیگران بد است.  ۀغفلتی است دربار، غفلت موجود در خیرخواهی کورکورانه .بیند

، دیگری صرفاً خیرخواه است در حقای که در آن شخص ز خیرخواهیکورانه ارخیرخواهی کو

رغم به، دهدیم د دیگری را مورد لطف و محبت قرارمتفاوت است. شخص در برخی موار

رغم فقدان شایستگی. خیرخواهی کورکورانه آمادگی و بهکند یا می نواقصی که مشاهده

ند توانمی، شود. این خیرخواهیمی ل متمرکزیبیند و بر فضاص را نمیاستعدادی است که نواق

 ,Driver) «دهد واه باشد و آن را با اکراه انجامبگیرد خیرخ ملانه باشد یعنی شخص تصمیممتأ

1989: 381-382.) 

بدون  اوشاهد رفتن ماری در دهان مردی خفته است. ، بر اسب سوارامیری ، در داستان

، مرد خفته این است که شاید، اندیشدبدان نمی آنچه و رودمی خفته مل و درنگ به یاریتأ

گوید خلاف شواهد گونه که درایور میاما آن نباشد برای نجات و تلاش لایق این خیرخواهی

با امیر بلافاصله  وجود ندارد. نالایق بودن خفته و بودن هم نیست چون دلیل و شاهدی بر بد

بی این شتاب برای احسانِ درکند. او می تازد و او را از خواب بیدارد میسوی مراسب به

حلی که برای ترین راهبر سریع با تکیهازطرفی دهد. نمی میلی کاری انجامحساب با اکراه و بی

کردن  و با ترس بیدار حرکت ناگهانی یعنی، رسدکشیدن مار از دهان مرد به ذهنش می بیرون



 39/                              بر جهل جولیا درایورتحلیل چهار داستان مثنوی معنوی براساس نظریۀ فضایل مبتنی
 

نمی، های عرفانی(ریاضت )= های پوسیدهکردن او به خوردن سیب مجبور مرد و دوانیدنش و

می خود را نشان و عملی داستان پویایی ذهنی ابتدایاو در  .نادان دانست یتوان سوار را فاعل

 ،شودمی فراغ از بدن مرد خارجتبا اس مار، های پوسیدهزمانی که بعد از خوردن سیب. دهد

 برهای فضایل مبتنیدرایور در ویژگیکه طورآن و شودمی برای مرد آشکار امیرخیرخواهی 

اش نجات که ثمرهاین خیرخواهی شود. می درکنیز شهوداً اش خیرخواهی ،نویسدجهل می

و ، داراست درایور ۀگرایانبر دیدگاه نتیجه منطبقنیز را  بودن بخشنتیجه ویژگی جان مرد است

جاییآنازش بودن هتوصی کند اما در ارتباط با قابلمی تحسین سوار را قابل نکته عملکردهمین 

 رکند و منج ایجاد توانسته در مرد خفته حالتی تدافعیبوده و می ملتأبیفکر و که حرکتش بی

 :توصیه نیست قابل، به درگیری شود

  شتافتآن سوار آن را بدید و می

 

 فرصت نیافت، تا رماند مار را 

 چون که از عقلش فراوان بد مدد 

 

 چند دبوسی قوی بر خفته زد 

 (1884-1883: 2، ج1393مولوی، )    

وقتی متوجه  اما کردبه امیر بدگویی میخطاب  ،خارج شودمرد تا قبل از اینکه مار از بدنش 

  :جهل بودآن حال به تو زدم از روی  حرفی که در گوید هرمی، شودمی خیرخواهی او

 ای خداوند و شهنشاه و امیر

 

 آن مگیر ،جهل من گفت ،من نگفتم 

 (1907: 2همان، ج)     

صورت قهر و مفهوم ارشاد و شفقت شیخ را در حق مرید که شاید به»مولانا با این داستان 

 های شاق را بردارد که وقتی شیخِ مشفق ریاضتدهد و معلوم میمی نشان، کند عقوبت جلوه

که این الزام نجات چرا، نیست و تزلزل در ضرورت پذیرش آن جایز تردید، کندمی مرید الزام

خبر نیل به کمال ممکن بیبدون آن در سلوک طریقت برای سالک  وی از خصم درونی است و

امیر با ترسانیدن و دوانیدن و اجبار مرد به خوردن  (.۴33: 1366، کوب)زرین «بود نخواهد

 .بخشد مار( رهایی )= اشته تا او را از شرِّ خصم درونید پوسیده سعیهای سیب

 زدن درویش صوفی را جهل در داستان طیره بربخشودن و گذشت مبتنی .3-3

 .کند فراموش ،شده که به او واردرا هایی شخص آسیب بر جهل لازم استدر گذشت مبتنی

 ،خاطر نقض پیمان یا سوءاستفاده از یک اعتمادشاید به« الف»نمایید که در آن  موقعیتی را تصور

د تا خواهد که او را ببخشمی «ب»کند و از می رساند اما احساس پشیمانیآسیب می «ب»به 



 1۴۰۴ پاییزم، وهفتشصت شمارۀ، پژوهشنامه ادبیات تعلیمی  /   ۴۰

بار را کند آن اتفاق زیانمی قصد دارد او را ببخشد و سعی «ب»گیرند.  شان را از سردوستی

، خواهدمی «الف». در این صورت فراموشی و غفلت برای این نوع بخششی که کندفراموش

 د دیگری ضرر و آسیب او را فراموشکن است. شخص که احساس کنندهبسیار مهم و تعیین

اینکه واقعاً مورد هم کرد و  ن شخص احساس راحتی خواهدبه احتمال زیاد در کنار آ، کرده

یاد  آن ضرر و زیان بهداند است که شخص میخاطر  بدینشد. این  بخشش واقع خواهد

ای فضیلت نیست. فراموشی باید با ها آسیب برساند اما هر فراموشیآن ۀآمد تا به رابط نخواهد

حتی اگر ، باشد قصد بخشش پیوند بخورد و همچنین شخص تمایلی به کینه و نفرت نداشته

هایی خوب است ضرر و زیان .(Driver, 1989: 383) اختیاری نباشد، خودخودیفراموشی به

 ,Idem)رسانند کنیم که هیچ خیری ندارند و مسلماً به شخص و دیگران آسیب می را فراموش

2001: 32.) 

زند. درویش و صوفی برای قضاوت نزد قاضی می سیلیای درویشی به صوفی ،در داستان

کند که صوفی باید از شش درهمی که می قاضی ابتدا بین صوفی و درویش حکمروند. می

صوفی حکم قاضی را در حق خودش از عدالت دور  زننده بدهد. سه درهم را به سیلی، دارد

عدالتی این سیلی درویش را مجازات بی، صوفی، زندمینیز داند و وقتی درویش قاضی را می

بیند خطا را از خود میگوید و قضای حق می اینجا قاضی سخن از رضا به در. شمردقاضی می

 :(311 و 3۰8: 6، ج1393، یشود )مولوبرای ارشاد مریدان با مولانا همراه می ،و در بعد عرفانی

 بد در قضا این یکی حکُمت چنین

 

 که تو را آورد سیلی بر قفا 

 واجب آیدمان رضا»گفت قاضی:  

  

 «هر قفا و هر جفا کآردَ قضا 

 (1583 و 1578 :6ج همان،)    

 وضعیتی برای رسیدن قاضی به جایگاه رضا و تسلیم، زده درویشی که به صوفی سیلی

معتقد  که درایور طورو همانصوفی ندارد  قاضی تمایلی به کینه و نفرت از است. کرده ایجاد

 کردهاست. قاضی سیلی را فراموش گذشت قاضی با قصد فراموشی پیوند خوردهاین  ،است

ار ب ینی نیست که درویش خطایش را دیگرواقع تضم جهاناست اما در مشرب عرفان همانند 

و بخشودنِ از سر رضا و تسلیم در رویکرد  این عفوو  شودنمی ابله محسوبقاضی  نکند. تکرار

های انسانی دور از است اما در جهان واقع و روزمرگی توصیه تحسین و قابل قابل عرفانی

 ،رودآنجاکه امکان تکرار خطا ازسوی درویش میو از تحسین و توصیه است غیرقابل، عدالت



 ۴1/                              بر جهل جولیا درایورتحلیل چهار داستان مثنوی معنوی براساس نظریۀ فضایل مبتنی
 

 .ستبق با دیدگاه درایور نیمنطکاملاً گی مثبت باشد و در این ویژهمیشه ند تواآن نیز نمی ۀنتیج

رسیدن به رضا و تسلیم است نه تکرار احتمالی ، مفید و مثبت است یعرفاننۀ این نموآنچه در 

 .درویشخطای 

زیرا برخلاف شواهد مسلمی  ،دانستاو توان ناشی از جهل استنتاجی بخشش قاضی را می

است پس باید  کسی را زده مستحق مجازات است. درویش است که درویش براساسشان

با  اما در رویکرد عرفانی وجود ندارد ششدن ودهبر استحقاق بخشو دلیلی مبتنی مجازات شود

ر مقابل قضای د تسلیم قاضی استنتاجی غلط در کار نیست بلکه تصمیم تنهانه توجه به نتیجه

جهل  برفضیلت مبتنی، در پیشگاه خداوند و این ستودگی است و ستوده ارزشمند، پروردگار

 . کندمی و مفید ثمربخش ،و سرانجام نتیجهدر را  قاضی

 جهل در داستان شیر و نخجیران برشجاعت مبتنی. 3-4

مبتنی ۀواکنشی که بدون محاسب، است واکنش آنی به یک موقعیت خطرناک»ارتجالی شجاعت 

 «در معرض خطر است دیگرانداند خودش بیش از فرد نمی و ،گیردبر هزینه/ فایده صورت می

(Driver, 2001: 33). /منحصراً مستلزم غفلت استنباطی است. فردی غریزی  شجاعت ارتجالی

تواند از حقایق مرتبط یک موقعیت معین آگاه است اما نمی، استکه دارای شجاعت غریزی 

 ،که جانش در خطر است )ارسطودهد و به این نتیجه برسد  هم قرار در کنار درستیبه ها راآن

1378 :1۰9.)  

جهد و توکل است. طبق روایت مولوی  عرفانی اصلی ۀئلمس ،نخجیران و حکایت شیردر 

وگوی میان گفتباشد. مولانا در  انسان ضمن کاربست توکل باید کوشش و کسب نیز داشته

تواند چیزی را جز آنچه در ازل انسان نمی :کندمی نخجیران به نظر معتقدان جبر اشاره و شیر

، استمعتقدان به جبر و در مقابل شیر  ۀظاهر در زمررساند. خرگوش که به انجام به خورده رقم

می ،ستا شود و به شیر که از معتقدان به توکل و اختیارداستان از گروه نخجیران جدا می ۀمیان

تحول بنیادین  ،پیوندد. باید توجه داشت که خرگوش در گسستن از نخجیران و پیوستن به شیر

ثمر رساندن  کنند تا بتوانند در بهمی نهانپ نیافته بلکه نماد کسانی است که باور حقیقی خود را

نقش  ،جهد و توکل ۀخرگوش شخصیتی است که در میان، کنند. بنابراین تلاش بیشتر، آن باور

آن دسته از عارفانی  ۀشیر نمایند(. »55-5۴: 139۰، داند )شیرمحمدیاراده را بسیار اساسی می

آن دسته از صوفیانی هستند  ۀنخجیران نمایندداند و است که سعی و تلاش را نافی توکل نمی



 1۴۰۴ پاییزم، وهفتشصت شمارۀ، پژوهشنامه ادبیات تعلیمی  /   ۴2

نخجیران با شیر  (.313: 1ج ،138۴، )زمانی« شمرندکه سعی و تلاش را معارض توکل می

ها هر روز غذایش را بفرستند. آن، کند( )کوشش را رها بندند که اگر برای شکار نیایدمی پیمان

با دست خالی ، رسد بدون غذاخرگوش میکنند اما وقتی نوبت به می خود عمل ۀآنان به وعد

ا خرگوش شک شیر ر ۀکند. رفتار دلیران نابودی شیر را اجرا رود تا نقشۀباک نزد شیر میو بی

 کند:می دفع
 دهشت و گستاخ اودود بیمی

 

 روخشمگین و تند و تیز و ترش 

 تهمت بود، کز شکسته آمدن 

 

 دفع هر ریبت بود، وز دلیری 

 ( 1160-1159: 1، ج1393 مولوی،)    

می ارتجالی، نظر از مفاهیم عرفانیصرف، کوشششجاعت خرگوش حسبِ اعتقادش به 

عنوان دشمن شیر به رویی بابودن رویا طرفی او از خطرناک. ازطور نیستنماید اما در باطن این

قطع از آن  طوربه بر جهلفضیلت شجاعت مبتنیآنچه فاعل نخجیران باخبر است اما براساس 

یقین اگر است که به شیر دادن فریب بودن استنباط صحیح خطرناک همانیعنی غافل است 

از این شجاعت  خرگوش اما کندمی را تهدید خرگوش، مکر خرگوش برای شیر آشکار شود

شدن  سلبی شکار مسئولیت، غریزی ندادن این شجاعت انجام ،طرفیاز .شودنمی منصرف

این  ابتدایی پس حتی اگر خرگوش خطر .دارد پی و نخجیران ازسوی شیر را در خودش

 رها، ماندهاین خطر را مغفول، تربزرگ یخاطر خطرباشد اما همچنان به شجاعت را نیز دریافته

 :است کرده
 الامان عذریم هست»گفت خرگوش: 

 

 «گر دهد عفو خداوندیت دست 

 چه عذر ای قصور ابلهان؟»گفت:  

 

 این زمان آیند در پیش شهان؟ 

 عذر احمق بتر از جرمش بود 

 

 «زهر هر دانش بود، عذر نادان 

 (1168و  1166-1165: 1همان، ج)    

حسبِ  است. او را به فراموشی سپرده عصبانیت شیر و اشی نقشهخرگوش خطر افشا

برانگیز به به هدفی تحسیناو با توجه . تواند ابله باشدنمی، بر کوشش استباورش که مبتنی

 که خاطر این به نیستتوصیه  حال عملش قابلدرعین یابد ومی برانگیز دستای تحسیننتیجه

 شتهدید خطر مرگ، اش بویی ببردچنانچه شیر از نقشه، چاهکنار  تامشایعت شیر  مسیر در

همانشود و آزادی نخجیران از شرِّ شیر می ۀبا مرگ شیر خرگوش وسیلنهایت اما در کندمی



 ۴3/                              بر جهل جولیا درایورتحلیل چهار داستان مثنوی معنوی براساس نظریۀ فضایل مبتنی
 

چون خرگوش  است. شجاعت ارتجالی خرگوشسودمند  ۀنتیج این ،شمردکه درایور برمی طور

بودنش شهوداً قابل  دهد فضیلتمی این شجاعت را از خود نشان، برای هدفی والا چون آزادی

 گفتباید، جهل برمبتنی نبودن فضایل لزوماً مستلزم قصد و نیت مورد ویژگی درو  درک است

را  فضیلتاین  او ،نیست سوی خرگوشاز انجام شجاعتدر  به داشتن نیت اینکه الزامیبا

 .بردپیش می، و با نیت نابودی شیر فکرشده

 کردن بر تملق و وفای خرس داستان اعتمادبر جهل در اعتماد مبتنی. 3-5

می نظر حتی برخلاف شواهد موجود؟ به دارید باوررا کنید او می اگر شما به کسی اعتماد»

ی خلاف حتـ  باشد اد نداشتهاعتق x رسد این برای اعتماد ضروری است؛ زیرا اگر شخصی به

بیکر این نوع اعتماد را یک اعتماد ویژه  دارد.اعتماد  x گفت بهتوانپس نمی ـ شواهد موجود

کنید رضا  ساز است. فرضعقلانیت مشکل برهای مبتنینامد که برای نظریهیا دوستانه می

 گناهکار است ای قوی حاکی از اینکه رضاشود و نشانهدوست احمد به اتهام قتل بازداشت می

حتی برخلاف ـ گناهی او کند باید به بی برای اینکه احمد به رضا اعتماد در اینجا، وجود دارد

رضا متعهد باشد و اینکه راه دیگری برای تبیین گناهی باشد. او باید به بی باور داشته ـ شواهد

نجا اعتبار دلایل را کند. البته او در ایمی ود دارد که رضا را از اتهام مبرااین گواه و دلیل وج

اد دارد ال ببرد. درایور اعتقسؤخود زیر خودیدهد و چنین نیست که دلایل را بهمی تشخیص

برخلاف شواهد است. بنابراین اعتماد  x به باوردهد که می شخص تشخیص، که در اعتماد

گر اما ا، مستلزم همان نوع غفلتی نیست که در تواضع و خیرخواهی کورکورانه دخیل است

نتیجه حتی اگر باور صادقی است در ؛باور شخصی برخلاف شواهد است باور موجهی نیست

اکی از بلکه تا حدی ح، تواند معرفت باشد. این فضیلت نشانگر یک غفلت فعال نیستنمی

غفلت نیست. همچنین در  برفقدان معرفت است. اعتماد یک فضیلت صریح و آشکار مبتنی

نوان عگرفتن اعتماد به تواند مستلزم معرفت باشد. درایور دو راه برای در نظربرخی موارد نمی

وت تواند قنمی، کندمی شخصی که اعتمادکند: یکی اینکه میغفلت پیشنهاد  برفضیلت مبتنی

شخص نمی، عتمادکه در ا استکند. راه دیگر این  باور، شده دلیلی را که علیه دوستش اقامه

صورت شخصی  بگیرد. در این نظر عنوان تنها دلیل درشده علیه دوستش را بهتواند دلیل بیان

ورد متواند گناهکار باشد. وستش نمیدارد واقعاً دلیلی وجود دارد که د کند باورمی که اعتماد

بههد برخلاف شوا ؛دهد باورش برخلاف شواهد استمی اخیر از اعتماد که شخص تشخیص



 1۴۰۴ پاییزم، وهفتشصت شمارۀ، پژوهشنامه ادبیات تعلیمی  /   ۴۴

شده برای بیمنظور این است که شواهد بیانشود. می فهمیده شدهبرخلاف شواهد بیان عنوان

گناهی دوستش را به اثبات کند شاید گواه و شاهدی باشد که بینمی گناهی دوستش کفایت

کردن بر تملق و وفای  حکایت اعتماد» مولانا در داستان (.Driver, 2001: 30-31)برساند 

دهد و سپس همین می که خرسی را از کام اژدهایی نجات گویدمی« شیرمردی»از ، «خرس

کند و حالا نیازمند شیرمرد دیگری می و رغبت دوستی خرس با خودش اعتمادبه میل « شیرمرد»

های ابتدایی مرد رهگذری در همان بیتدهد.  خرس نجات ابلهانۀ مهرِاست تا او را از دست 

و به مرد  شمردو دوستی ابله را بدتر از دشمنی می داردرا از دوستی موجودی ابله برحذر می

 کند:  ش دورکند خرس را از خودمی توصیه

 دشمنی است دوستی ابله بتر از

 

 «راندنی است، به هر حیله که دانی، او 

 (2019: 2، ج1393)مولوی،    

خرس  و مهِر به دوستی او حسادت دلیلبه برای دوری از خرس را پیرهای مرد توصیه

 ،شودمیمحکوم به حسادت  ازسویش در جواب مرد وقتی که پیر .شماردمینسبت به خودش 

یل . او در واقع تمثاز دوستی و مهر این موجود ابله بهتر است گوید که حتی حسادت من هممی

، 1393، ی)مولو رسندسپارند و به کمال روحانی نمیپیری است که مریدان به هدایتش دل نمی

  :(286: 2ج

 ده استمهر ابلهان عشوه» گفت:

 

 از مهرش به است، این حسودیِّ من 

 (2021: 2، جهمان)   

 تبع این باور به او اعتمادباور دارد و به راخرس مهر گواهی پیر(  )= خلاف شواهدبر مرد

 جهل محض یۀپا بربر جهل مبتنی مورد اعتماد دردرایور  اعتقاد دقیقاً همانند اعتمادی که ؛کندمی

 داردآسیاسنگی را برمی، کند مرد را از آزار یک مگس خلاصبرای اینکه خرس روزی است. 

رار و در این حکایت اص میرد.میمرد اندازد و مرد میصورت روی  آن را و تا مگس را بکشد

بودن خرس و غیرقابل  است که گواهی بر ابله شاهدی زنده، راهنما(، پیر )= تلاش مرد رهگذر

دوستی و مهر  مرد را از باور غلطش دربارۀ، دهد اما این شهادت و گواهیبودنش می اعتماد

فاعل  گویدکه درایور می طورهمان .و کافی نیستایا برای تغییر باور  و کندمنصرف نمیخرس 

فاعل این جهل ابله به  .ندارد ،کندمی اعتمادبه او جهل باوری به بدی آنکه  بردر اعتماد مبتنی

اعتماد او به شهود نیز  ار جهل محض است.در موضع اعتماد به خرس دچ بلکهرود نمی شمار



 ۴5/                              بر جهل جولیا درایورتحلیل چهار داستان مثنوی معنوی براساس نظریۀ فضایل مبتنی
 

ها در های انسانمغایر با کلیت تصمیم تصمیماین  و کندمی ا ردروحشی  دوستی یک حیوان

 .گذاردبر جهل محض مرد صحه میمجدداً نکته نیز  همین .ارتباط با حیوانات غیراهلی است

 .داشت دننخواه کارکرد درستیادراک شهودی و استنتاج نیز  ،محض هست جایی که جهلِ

با دیگر ویژگی فضایل جهل یعنی  زیرا ،تحسین است غیرقابلتوصیه و  غیرقابل اعتماد مرد

 تنهاهناست. در این نمونه نتیجه  نتیجۀ مثبت مغایرشدن فضیلت به  بودن و منتهی همان سودمند

 بلکه مرگ و نابودی است.  ،مثبت نیست

کند. می بر جهل مرد اعلاموضوح مبتنیاین اعتماد را به همسو با تفکر درایور مولانا جایی

 خرس و مهِرشمارد و از باور غلط مرد به می نادان، را برگزیده خرس آنکه دوستیمولانا 

و گواه ضدش اهد ش معتقد است درایور همان باوری که گویدمی پیر راهدان( )= مردنصایح 

 :شودنمی پذیرفته، کندمی سوی کسی که اعتماداز

 خرس بود ظنِّ نیکش جملگی بر

 

 جنس بودخرس را هماو مگر مر  

 تهمت نهاد از سگی عاقلی را 

 

 خرس را دانست اهل مهر و داد 

  

 

 

 

 

 

 (2039-2038: 2)همان، ج 

 گیرینتیجه. 4

 منطبق باموارد همۀ در  مثنویاز  شدههای بررسیبر جهل در نمونههای فضایل مبتنیویژگی

نکته امکان بررسی  چشمگیرند و همینهای مشترک اما تعداد ویژگی نیستنددرایور یۀ نظر

میو  زدسافراهم میمتون مشابه  و مثنویجهل را از دیدگاه درایور در  لۀمقو بیشتر و اثربخش

 . داد شناسی انجامجهل ۀتری در حوزتحقیقات دقیق توان ازطریق جزئیات این نظریه

 برابرست بلکه گذاری نیارزشکم بر دال درایور برخلاف دیدگاهتواضع در رویکرد عرفانی 

 انگاری در برابر تمامیت و کمال خداونداین نیست چونانگاری است و چانگاری و هینیست

 خوانیِتعریف درایور از تواضع هم با وشود ضعف محسوب نمی، گیردمی قرار یا انسان کامل

که زند می سر فاعلی از، کندمی درایور مطرح کهحساب چنانبی فضیلت احسانِ ندارد. کامل

مشترک های جمله ویژگیای مفید اززدن نتیجه رقم. غفلت دارد، از آنچه در دیگران بد است

در  اشود ام درک تحسین باشد و شهوداً شود قابلکه باعث می است حساببیاحسانِ  نۀنمو

آن است ، جهل برگذشت مبتنی شرطترین عمده .یستها با نگاه درایور منطبق نویژگی تمامی

به همین  .دارای این ویژگی استشده که مثال بررسی نباشدآن تمایلی به کینه و نفرت  که در



 1۴۰۴ پاییزم، وهفتشصت شمارۀ، پژوهشنامه ادبیات تعلیمی  /   ۴6

 ضیفاعلی آگاه چون قابه ویژگی رضا و تسلیم در  به رسیدن در بعد عرفانی منجر خاطر نیز

همان زدن  سر ۀامکان دوبار دلیلبهولی کند می تحسین خلق مثبت و قابلای و نتیجه شودمی

جهل بودن  برمبتنی ضعف آن را از فضیلت. اگرچه این نقطهیستتوصیه ن خطا از درویش قابل

خطر مرگ فاعلی آگاه ، لیاارتج شجاعت مربوط بهنۀ نمودر  .گردانداما دور می ،کندساقط نمی

 نیت و کندمی رها مغفول ،تر که همان مرگ نخجیران استگخاطر خطری بزربه راخودش 

بودن شجاعت خرگوش  درک فضیلت، از شرِّ شیر نخجیران آزادی غیرالزامی خرگوش برای

که  طورهمانوجود جهل محض ، بر جهلمبتنی اعتمادنۀ نمودر و  نمایدمی مهیارا شهوداً 

های از بین ویژگیشده نمونۀ بررسی .درایور در مورد این فضیلت معتقد است آشکار است

ویژگی و  بر قصد و نیت نبودنمبتنیویژگی ، ابله نبودن فاعلهای ویژگی ،بر جهلفضایل مبتنی

ۀ ناز این فضیلت در نمودریافت استنتاجی و شهودی ؛ را داراست بودن مسلم برخلاف شواهد

 دلیلبهو  نیست تحسین قابل، بارمرگ و منفی اینتیجهدلیل به همچنین وجود نداردشده بررسی

  .نیستتوصیه نیز  قابل، به نقل مولانا ابله یا اعتماد ابلهانه به مهرِ یک حیوان وحشی

 هانوشتپی
1. Elizabet Anscombe 

2. MacIntyre 

3. Bernard Williams 

4. Philippa Foot 

5. Rabert Adams 

 

 منابع 

 طرح نو. :تهران .محمدحسین لطفی جمۀتر .نیکوماخوسی اخلاق(. 1378ارسطو. ) .1

 ایران یاران.  :تهران .عرفانی واژگان فرهنگ(. 1391). اقبال، فرشید .2

 .28-5، (2۴) 11 ،خرد جاویدان .معنوی(. احیای علم در مثنوی 1392). پازوکی، شهرام .3

 دانشگاه قم. . قم:به راهنمایی محسن جوادی .اخلاق فلسفۀ(. 1381) .جلالی، زهرا .۴

 11، کتاب ماه ادبیات الدین مولانا با جادوی جهل.. جدال جلال1386 جعفر. حمیدی، سید .5

(12۰) ،72-75. 

 در عرفان مولوی و آیین بودا.ناخت (. مراتب ش1395). گیر، علیرضا و کمالی، زینبخواجه .6

 .1۴8-115، (1۴) 8 ،الزهرا دانشگاه عرفانی ادبیات

 انتشارات حکمت. :تهران .حرفهشیرزاد پیکجمۀ تر .پیامدگرایی(. 139۴). درایور، جولیا .7



 ۴7/                              بر جهل جولیا درایورتحلیل چهار داستان مثنوی معنوی براساس نظریۀ فضایل مبتنی
 

جدال ارسطو و ئلۀ معرفت، (. مس1392). جاهد، محسن و کاوندی، سحر ،رحمانی، جلیل .8

 . 95-73، (11) 3، زنجان دانشگاه فلسفی ملاتتأ درایور.

 علمی. :تهران .12چ .کوزه در بحر(. 1366). کوب، عبدالحسینزرین .9

 اطلاعات. :تهران .17چ .معنوی مثنوی جامع شرح(. 138۴). زمانی، کریم .1۰

وین راهنماییِ پربه  .های برجستۀ مثنوی مولویبررسی تمثیل(. 139۰). شیرمحمدی، الهه .11

 دانشگاه چمران اهواز.اهواز:  زاده.گلی

 پژوهشنامۀ .بر جهل از منظر جولیا درایور(. تحلیل فضایل مبتنی1393). صادقی، مسعود .12

 . 187-69، (23) 7، اخلاق

تحلیل سه تلقی و تعریف از تواضع؛ رویکرد ارسطو، آگوستین  (.1399) .صادقی، مسعود .13

 .1۰9-9۰، (8) 3 ،پژوهیاخلاق .و جولیا درایور

، اخلاقی ملاتتأ فصلنامۀ .شناسی(. اخلاق جهل در پرتو جهالت1۴۰۰) .صادقی، مسعود .1۴

1 (3) ،123-1۴۴. 

(. بررسی مضامین 1۴۰۰). ایزدیار، محسن و حکمت، شاهرخ ،کیاده، کلثومکارحسنطبخ .15

 13، میتعلی ادبیات پژوهشنامه مثنوی معنوی. بر اخلاق اجتماعی در اشعار مولانا با تکیه

(52) ،166-186. 

الدین سید جلال ترجمۀ .یونان و روم ،1ج .فلسفه تاریخ(. 1375). کاپلستون، فردریک .16

 انتشارات سروش. :تهران. 3چ .مجتبوی

. به راهنمایی بررسی انتقادات اخلاقی در مثنوی(. 1391آبادی، ماری. )کاوسی حاجی .17

  .اکبر باقری خلیلی. مازندران: دانشگاه مازندرانعلی

 .به کوشش محمد استعلامی .معنوی مثنوی(. 1393الدین محمد. )مولوی بلخی، جلال .18

 سخن.  :تهران .1۰چ

 .مقایسۀ تحلیلی نگرش و سلوک مولانا و کارلوس کاستاندا(. 1392). میرمجریان، لیلا .19

 دانشگاه اصفهان.  . اصفهان:به راهنمایی محمدرضا نصراصفهانی
20. Adams, R. (1987). The Virtue of Faith. New York: Oxford University Press. 
21. Driver, J. (1987). Trust and Rationality. Pacific Philosophical Quarterly, 

68(1), 1-13. 



 1۴۰۴ پاییزم، وهفتشصت شمارۀ، پژوهشنامه ادبیات تعلیمی  /   ۴8

22. Driver, J. (1989). Virtues of  ignorance. Journal of Philosophy, vol. 89, 373-

384. 

23. Driver, J. (2001). Uneasy Virtue. Cambridge University Press. 

24. Driver, J. (2004). Response to My Critics. Journal Cambridge, vol. 16, 33-

41. 

25. Schiebinger, L. (2004). Feminist History of Colonial Science. Hypatia: A 

journal of Feminist Philosophy, 19(1), 233-245. 

26. Snyder, C., Lopez, R., & Shane, J. (2006). Positive Psychology: The Scientific 

and Practical Explorations of Human Strengths. Hardcover. 

27. Proctor, R. & Schiebinger, L. (2008). Agnotology: the Making and 

Unmaking of Ignorance. Stanford University press. 

28. McDonald, D. & Bammer, G. & Deane, P. (2009). Reaserch integeration 

using dialogue Methodes. ANU press. 

29. Whitfield, C., Whitfield, B.H. & Park, R. (2006). The Power of Humility: 

Choosing Peace over Conflict in Relationship. Simon and Schuster. 

 

 

 

 


