
           )علمی پژوهشی(

 

 

 86 - 67، صص1404ستان هار و تابب ،39، پیاپی  اول ، شمارة و یکم بیستنامة ادبِ حَماسی، سالِ پژوهش                             

 

 

 کرد اجتماعی کاشفی از شاهنامۀ فردوسی در رویروم  تأثیرپذیری غزانامۀ
 

   میلاد فاضلی نیکو 
 دانشجوی دکتری، دانشگاه کرمان، کرمان، ایران 

   حمیدرضا خوارزمی
   مسؤول( ۀ)نویسند دانشیار گروه زبان و ادبیات فارسی، دانشگاه شهید باهنر، کرمان، ایران

   محمدرضا صرفی
 استاد گروه زبان و ادبیات فارسی، دانشگاه شهید باهنر، کرمان، ایران 

یافت:   یخ در  15/4/1404تار
یخ پذیرش:    30/6/1404تار

 
 چکیده 

نگاری حماسی و اجتماعی عثمانی اهمیت دارد، در قالب تاریخ  نۀ ویژه در زمی  روم کاشفی که به  ۀغزانام
تأثیرات اجتماعی جنگروایت ها و فتوحات در دنیای اسلام و سرزمین عثمانی پرداخته های حماسی به 

سیا مضامین  تبیین  در  و  شاهنااست  مشرب  از  و...  اجتماعی  بهر  مۀسی،  است.   ۀفردوسی  برده  فراوانی 
کید بر مفاهیمی چون عدالت اجتماعی، وفاداری به حاکمیت و نقش جنگ در ساختارهای   شاهنامه، با تأ

وب  اشفی نیز این مفاهیم را در چارچک  ۀی خود را بنا کرده است. غزانامهای فکری و فرهنگ اجتماعی، پایه
آن  ۀجامع از  و  داده  بازتاب  ارزشعثمانی  و  اجتماعی  انسجام  قدرت،  مناسبات  بازنمایی  برای  های ها 

تحلیل تطبیقی و استفاده از منابع ادبی و تاریخی، پیوندهای  این مطالعه با روش  جمعی بهره گرفته است.  
کاشفی چگونه با تأثیرپذیری از   ۀدهد که غزانامسازد و نشان میمیعمیق اجتماعی میان دو اثر را آشکار  

و ارزش به  شاهنامه، ساختارها  قالب حماسه  در  را  مخاطب منتقل کرده است.  های اجتماعی زمان خود 
می  هاییافته نشان  اسطوره پژوهش  تنها ساختارهای  نه  کاشفی  که  اقتباس دهد  را  حماسی شاهنامه  و  ای 

بل لایهکرده  عمیقکه  ارزشهای  از  توزیع تری  معنای  به  اجتماعی  عدالت  مفهوم  مانند  اجتماعی  های 
 

 .milad.nikoo88@gmail.com         
 . hamidrezakharazmiuk.ac.ir         
 . m_sarfi@uk.ac.ir                           

orcid:%200009000802596633
orcid:%200000000245464429
orcid:%200001208800030000
mailto:milad.nikoo88@gmail.com


 68  1404بهار و تابستان    ،  39پیاپی   ، شماره اول،  و یکم   بیست نامة ادب حماسی، سال  پژوهش 

 

 
 

اجتماعی -مند به رهبری سیاسی، و نقش نهادهای نظامیعادلانه قدرت و ثروت در جامعه، وفاداری نظام 
کاشفی در بازنمایی تأثیرات ۀ وده است. افزون بر این، غزانامدر حفظ انسجام جامعه عثمانی را بازسازی نم

هایی ها و فتوحات، به ویژه پیامدهای تغییرات ساختاری در روابط قدرت، بازتولید روایتاجتماعی جنگ
 .حاکم و تقویت انسجام اجتماعی پرداخته است ۀبخشی به سلسل با هدف مشروعیت 

کاشفی،   ۀزانامغ  کلیدی:  هایهواژ اجتماعی،  روی  ، فردوسی  ۀشاهنام  روم،  تاریخ حماسه،  کردهای 
 . عثمانی نگاری، 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



  69 ...   و حمیدرضا خوارزمی    |   ...             کاشفی از شاهنامة فردوسی در  روم    تأثیرپذیری غزانامة 

 

 

 مقدمه. 1
بی  ۀشاهنام اثر  تنها یک  نه  بلفردوسی  فارسی است،  ادبیات  در  ادبی و حماسی  و نظیر  تأثیری عمیق  که 

تاریخی و فرهنگی خود، از منظری  گسترده بر متون حماسی پس از خود گذاشته است. این اثر در بستر 
های اخلاقی اجتماعی به بازنمایی مفاهیمی چون عدالت، وفاداری، مبارزه برای حفظ هویت ملی و ارزش 

داستان روایت  صرفاً  از  فراتر  که  مانند پرداخت  اجتماعی شاهنامه،  مضامین  بود.  قهرمانی  و  جنگی  های 
مس و  حکومت،  در  عدالت  و  نظم  حفظ  اجتماعی،  همبستگی  به ؤضرورت  جامعه،  برابر  در  فرد  ولیت 

عنوان گونه به  و  شد  منعکس  عثمانی  حماسی  آثار  ایدئولوژیک  و  محتوایی  ساختار  در  مؤثر  بسیار  ای 
 چارچوبی برای فهم روابط اجتماعی و سیاسی در آن دوران مورد استفاده قرار گرفت. 

فردوسی، تلاش کردند تا نه تنها    ۀ ها، با الهام از شاهنامغزانامه  های محلی وعثمانی، شاهنامه  ه در دور
بازگو کنند بلداستان را  فتوحات  و  از طریق روایتهای جنگ  به تحلیل و تصویرسازی که  های حماسی، 

اجتماعی  مضامین  و  ساختارها  از  اقتباس  با  حماسی،  متون  این  بپردازند.  خود  زمان  اجتماعی  مناسبات 
را برجسته  به حاکمیت، و ضرورت همبستگی ملی  شاهنامه، مفاهیمی چون عدالت اجتماعی، وفاداری 

 که به عنوان ابزارهای مشروعیت های نبرد بلکردند. در این آثار، جنگ و فتوحات نه فقط به عنوان صحنه
ش مطرح  اجتماعی  انسجام  تقویت  و  سیاسی  شاهنامبخشی  تأثیر  ترتیب،  این  به  در   ۀدند.  فردوسی 

 دهی به نظام ارزشی و درک اجتماعی این متون عثمانی قابل مشاهده است. شکل
دورع حماسی  آثار  در  این،  بر  چالشۀ  لاوه  بازنمایی  اختلافات  عثمانی،  همچون  اجتماعی  های 

و  زبان  از طریق  نظم جامعه  و  امنیت  در حفظ  نظامی  نیروهای  نقش  و  عادلانه،  رهبری  اهمیت  طبقاتی، 
که در ساختار شاهنامه فردوسی مورد بازتولید قرار گرفت. این تأثیر شگرف نه تنها در انتخاب مضامین بل

مششکل نیز  عثمانی  حماسی  متون  اجتماعی  فضاسازی  و  روایی  سبک  به  عبارتی،  دهی  به  است.  هود 
فرهنگی، افق دید نویسندگان عثمانی را گسترش داد و امکان -الگویی اجتماعی  ۀفردوسی به مثاب  ۀشاهنام
پیچیدهتحلیل به گونههای  آورد،  فراهم  را  قالب حماسه  در  اجتماعی  روابط  از  توانستند تر  آثار  این  که  ای 

های اجتماعی دوران ضمن حفظ اصالت تاریخی و فرهنگی خود، نقش مهمی در بازنمایی هویت و آرمان
 خود ایفا کنند. 

 له أبیان مس.1-1
های اجتماعی هر فرهنگ ها، باورها و دیدگاهعنوان یک ابزار قدرتمند در انعکاس ارزشادبیات حماسی به

تمدن شناخته می میان،  و  این  در  به  ۀشاهنام»شود.  مهمفردوسی  تأثیرات عنوان  ایرانی،  اثر حماسی  ترین 
که در سطح ژرفی بر روی ادبیات سایر ملل داشته است. این تأثیرات نه تنها در سطح ساختاری و روایی بل

شاهنامه، تأثیر آن   ۀ برجست  هاییکی از اثر  ( 15:  1387)خاتمی،  «محتوایی و مفهومی نیز قابل مشاهده است.



 70  1404بهار و تابستان    ،  39پیاپی   ، شماره اول،  و یکم   بیست نامة ادب حماسی، سال  پژوهش 

 

 
 

 ۀ، غزانامزمینههای مختلف بوده است. در این  بر روی نویسندگان و شاعران معاصر و بعدی در سرزمین
ها از شاهنامه وام گرفته عثمانی است، در بسیاری از جنبه  ۀ که یک اثر حماسی تاریخی از دورروم کاشفی،  

 است. 
تنها  ویژه در پرداختن به مفاهیم اجتماعی و جنگی، نهروم خود بهۀ  اشفی، شاعر عثمانی، در غزانامک»

جنگ تاریخ  بلاز  عثمانی  سنتهای  از  است.که  برده  بهره  ایرانی  حماسی   ( 66:  1387)کریستین،  «های 
تأثیرات اجتماعی تاریخی، در کنار روایات نظامی و فتح  ۀروم در قالب یک حماس  ۀغزانام ها، به بررسی 

کمیت پردازد. در این اثر، مفاهیمی همچون عدالت اجتماعی، وفاداری به حادادها بر جامعه می این روی
ارزش در سایو  انسانی  فتوحات، درک عمیقی  ۀ  های  و  به   را   جنگ  عثمانی  در عصر  اجتماعی  مسائل  از 

ویژه   روم کاشفی و بهۀ  فردوسی را در غزانام  مۀش بر آن است تا تأثیرات شاهناگذارد. این پژوهنمایش می
های ها و تفاوت کرد اجتماعی این اثر بررسی کند. با تحلیل تطبیقی این دو اثر، به بررسی شباهتدر روی 

ها پرداخته خواهد شد. در این مسیر، سعی خواهد شد تا نشان داده شود که چگونه مفهومی و ساختاری آن
به از شاهنامه  در کاشفی  را  اجتماعی عصر خود  مفاهیم  تا  است  بهره جسته  اجتماعی  الگوی  عنوان یک 

 ای نظامی و تاریخی به مخاطب منتقل کند. قالب حماسه
شهروندی، عدالت و وفاداری،    ۀبه موضوعاتی چون حق حاکمیت، وظیفشاهنامه از طریق پرداختن  

ی از شرایط دهد که در عین حال بازتابنوعی روایت نمادین از نظم اجتماعی و ایدئولوژی حاکم ارائه می
های فردوسی است. شاهنامه در این معنا فراتر از صرف یک متن ادبی، حامل پیام   ۀتاریخی و فرهنگی زمان

زبان و حتی عمیق اجتماعی و سیاسی است که در روند تحول اجتماعی و هویت فرهنگی جوامع فارسی 
از   بوده است. غزانامفراتر  تأثیرگذار  بهره   ۀآن  با  الگوهای حماسی شاهنامه، مفاهیم روم کاشفی،  از  گیری 

کند تا از این ای بازنمایی میاجتماعی و ساختارهای قدرت زمان خود را در قالب زبان نمادین و اسطوره 
 .طریق مشروعیت نظام حاکم و انسجام اجتماعی را تقویت نماید

روی  دقیق  تنهبررسی  نه  اثر،  دو  این  در  اجتماعی  نحوکرد  کشف  به  مانند    ۀا  بنیادین  مفاهیم  انتقال 
که امکان تحلیل تغییرات و تطورات اجتماعی کند، بلعدالت، وفاداری، و مسئولیت اجتماعی کمک می

تواند به روم به عنوان محصول فرهنگی دوره عثمانی، می  ۀآورد. غزانامفاوت را فراهم میدر بستر تاریخی مت
ای برای مطالعه فهم اجتماعی آن دوره و همچنین بازتاب تعاملات فرهنگی میان ایران و عثمانی عنوان مرآه 

نشان  دارد  اثر قصد  دو  این  تطبیقی  تحلیل  از طریق  پژوهش حاضر  دیده شود.  ادبیات حماسی  قالب  در 
دهد که چگونه کاشفی با استفاده از ساختارهای اجتماعی و مفهومی شاهنامه، توانسته است به بازتولید و 

پیام  حماسیانتقال  اثر  یک  قالب  در  خود  عصر  اجتماعی  نقشی -های  ترتیب،  این  به  و  بپردازد  تاریخی 
سرمایه بازتولید  و  حفظ  در  عمیق کلیدی  تحلیل  این  کند.  ایفا  عثمانی  دوره  اجتماعی  و  فرهنگی  های 



  71 ...   و حمیدرضا خوارزمی    |   ...             کاشفی از شاهنامة فردوسی در  روم    تأثیرپذیری غزانامة 

 

 

میانروی فرهنگی  تأثیرات  به  پرداختن  اهمیت  اجتماعی،  و کرد  برجسته ساخته  نیز  را  ادبیات  در  فرهنگی 
می و نشان  اجتماعی  مناسبات  بازتفسیر  و  بازتولید  در  تاریخی،  روایت  از  فراتر  حماسی  ادبیات  که  دهد 

درنهایت، هدف این پژوهش نشان دادن تأثیرات عمیق شاهنامه در آثار ادبی کننده دارد.  قدرت نقشی تعیین 
میان فرهنگی  تأثیرات  بررسی  اهمیت  بر  کید  تأ و  پرسشدیگر  است.  جهانی  ادبیات  در  های  فرهنگی 

به و  مطرح شده  تحقیق  اصلی  اهداف  راستای  در  تأثیر شاهن پژوهش  تحلیل  به  دقیق  بر   ۀامطور  فردوسی 
 روم کاشفی پرداخته خواهد شد: ۀ غزانام

 اند؟روم کاشفی بازتاب یافته ۀفردوسی در غزانام ۀاز شاهنامچه مفاهیم اجتماعی 
روم چگونه از مضامین اجتماعی شاهنامه برای تبیین مسائل اجتماعی عصر خود   ۀکاشفی در غزانام

 بهره برده است؟ 

 پیشینه پژوهش  .2-1
 انجام شده پیرامون »غزانامۀ روم کاشفی« عبارت است از:  هایترین پژوهشمهم

( در مقالۀ »غزانامۀ روم از کاشفی و شاهنامۀ فردوسی« به توصیف غزانامه  1392آبادی)محمود حسن
های زبانی، ادبی و حماسی این اثر را بررسی کرده و از ناتوانی کاشفی در تقلید درست از پرداخته و ویژگی

 شاهنامۀ فردوسی سخن گفته و به مقایسه اجمالی غزانامۀ کاشفی و شاهنامۀ فردوسی پرداخته است.  
اند که اهم این  شناختی در شاهنامه به تنهایی پرداختهکرد اجتماعی و جامعه ها به رویبرخی پژوهش

از:پژوهش عبارتند  بابایی)  ها  نام  در  (1389محسن  در ۀ  پایان  آموزشی  نهادهای  بررسی جامعه شناختی 
واکاوی سه   به راهنمایی میرجلال الدین کزازی به  ، شاهنامه )خانواده، دین، آموزش و پرورش، ارتشتاری( 

 .اندآموزش و پرورش، دین و خانواده پرداخته نهاد
روحانی) علی  و  بذرافکن  مق1389حمیرا  در  شاهنا(  در  اجتماعی  »بازنمایی  سیر    مۀ اله  فردوسی« 

 اند.بررسی کردهفردوسی  ۀدر شاهنامرا گیری و دگرگونی جامعه ایرانی شکل 
و   شادی  مقال(  1401)ن  همکارا شهریار  شاهنام»بازتاب    ۀدر  در  اجتماعی  و  سیاسی    ۀ مسائل 

جامعه فردوسی« مسائل  بازتاب  و  فردوسی  عصر  اجتماعی  و  سیاسی  شرایط  بررسی  هویت به  شناختی 
 اند. های او برای حفظ هویت و تاریخ ایران پرداختهمداری فردوسی و دغدغهایرانی و قوم 

فرهادی پورعلی  کرم  فاطمه  و  جعفری  غلامرضا  مقال1402)؛  در  نمۀ(  و  مؤلفه»بررسی  های  ود 
شاهنام در  مؤلفه   فردوسی«ۀ  اجتماعی  اجتماعی  تبیین  اشعار  را    های  لای  لابه  دوره در  پایان  تا  شاهنامه 

 . اندواکاوی کرده پهلوانی
پیشیآن  از  را  حاضر  پژوهش  که  می   نۀچه  متمایز  رویفوق  و  اجتماعی  مضامین  به  توجه  کرد  سازد، 
شاهنامشناختی  جامعه روم    ۀدر  غزانامۀ  و  پیشینفردوسی  در  که  است.   ۀاست  نشده  توجهی  بدان  فوق، 



 72  1404بهار و تابستان    ،  39پیاپی   ، شماره اول،  و یکم   بیست نامة ادب حماسی، سال  پژوهش 

 

 
 

تطبیقی   بر اساس روش تحلیل  بانجام خواهد شدپژوهش حاضر  ابتدا  این روش،  در  ه بررسی محتوای . 
فردوسی شناسایی و   ۀو سپس مفاهیم مشابه آن در شاهنامشود  روم کاشفی پرداخته می  ۀاجتماعی غزانام

برد زیادی دارد زیرا ویژه در بررسی آثار حماسی و تاریخی کارتحلیل خواهند شد. روش تحلیل تطبیقی به
 کند. کردهای مختلف در دو اثر را فراهم میمستقیم ساختارها، مفاهیم و روی ۀامکان مقایس

 پژوهش اهمیت و ضرورت .3-1
پژوهش   خاصی  این  اهمیت  فرهنگ   چرا ؛  استدارای  دو  بین  ادبی  و  فرهنگی  تأثیرات  بررسی  به  که 

عنوان یک اثر حماسی برجسته در فردوسی به  ۀ پردازد. شاهنامسی و عثمانی میمتفاوت، یعنی فرهنگ فار
آثار حماسی در دیگر زبان تأثیرات بسیاری بر روی   ۀ ها گذاشته است. غزانامو فرهنگها  ادبیات فارسی، 

نمونه قاروم کاشفی  در  تأثیرات است که  این  از  دورای  در  تاریخی  اثر حماسی  نگاشته   ۀ لب یک  عثمانی 
تری از ارتباطات فرهنگی میان ایران و عثمانی توان فهم عمیقشده است. با تحلیل تطبیقی این دو اثر، می

 دست آورد. در قرون وسطی به

 روم ۀمعرفی کاشفی و غزانام.4-1
فارسی کاشف شاعران  از  یکی  سد  ی  می  ۀ زبان  زندگی  عثمانی  قلمرو  در  که  است  هجری  از نهم  و  کرد 
زبان زاده شد، اما به دلیل ناامنی و    او در نواحی عرب . »رودهای ادبی آن دوران به شمار میترین چهره مهم

ابتدا در گمهای منطقهناآرامی در  را ترک کرد و در قسطنطنیه ساکن شد. وی  به سر ای، زادگاه خود  نامی 
های ادبی خود، شهرتی میان خاص و عام به دست آورد. نام او کاشفی برد، اما با گذشت زمان و تلاش می 

وجود شهرت ادبی، او در فقر و تنگدستی   بود و این نام را در اثر خود، غزانامه، به دفعات یاد کرده است. با
می  بزرگزندگی  از  یکی  پاشا،  احمد  که  زمانی  تا  برای کرد،  که  کرد  پیشنهاد  او  به  عثمانی،  ترین شاعران 

 ( 22: 1396آبادی و محدث،  )حسن «کسب حمایت به دربار سلطان محمد فاتح برود.
ابتدا کتاب »انیس القلوب« را به دربار ارائه داد سپس    ، کاشفی برای جلب نظر سلطان محمد فاتح، 

مأمور سرودن غزانامه شد. از این زمان به بعد، او در هر یک از فتوحات سلطان محمد فاتح حضور داشت 
پناهگاهی برای خود هایی مینامهو برای او فتح سرود. این ارتباط باعث شد که کاشفی دربار را به عنوان 

ببیند و در سایه حمایت سلطان و وزیرانش، آثار خود را به نگارش درآورد. باوجود این، زندگی او همچنان 
دشواری مطلوبی  با  مالی  وضعیت  نتوانست  عمر  پایان  تا  و  بود  همراه  اقتصادی  باشدهای  )ریاحی .داشته 

 (137: 1369خویی، 
گیری از عناصر دینی در شعرهایش بود. وی در اشعار خود ی کاشفی، بهره های برجستهیکی از ویژگی

داستان و  قرآن  آیات  میاز  الهام  اسلام  صدر  آنهای  و  می گرفت  خود  توصیفات  در  را  با ها  او  گنجاند. 
ای دینی سروده و در بسیاری از موارد از تعابیر های خود را با روحیهاستفاده از مضامین اسلامی، منظومه



  73 ...   و حمیدرضا خوارزمی    |   ...             کاشفی از شاهنامة فردوسی در  روم    تأثیرپذیری غزانامة 

 

 

 شود. وضوح دیده می او نیز به ۀبرده است. این ویژگی در غزانامقرآنی و حدیثی بهره 
کاشفی در اشعار خود سبک حماسی را با مضامین دینی درآمیخته است و توانسته اثری بیافریند که 

دادهای تاریخی، به بازتاب باورهای مذهبی و اعتقادات خود نیز بپردازد. این ترکیب علاوه بر روایت روی
عصرانش تبدیل کرده است. او همچنین در غزانامه، به سبک و محتوا، او را به شاعری ممتاز در میان هم

های اسلامی و مقابله با صلیبیون سخن گفته و این موضوع را در ی جنگصراحت از دیدگاه خود درباره 
 ای بلند روایت کرده است. قالب حماسه

های سلطان مراد دوم و  ترین آثار کاشفی است که به بررسی و توصیف جنگروم یکی از مهم  مۀغزانا
به اروپایی،  نیروهای  با  فاتح  محمد  میسلطان  وارنا،  جنگ  میویژه  را  اثر  این  نخستین  پردازد.  از  توان 

کاشفی    (234:  1388زاده، عباس )) قوام، ابوالقاسم و واعظ.های تقلید از شاهنامه در قلمرو عثمانی دانستنمونه
جنگ منظومه،  این  از در  و  است  کشیده  تصویر  به  پرشور  و  حماسی  زبانی  با  را  کفار  با  مسلمانان  های 

 های بدیعی برای تأکید بر عظمت فتوحات عثمانی بهره برده است. عناصر ادبی و آرایه
شود.  ای شامل حمد و سپاس الهی، نعت پیامبر و مدح سلطان محمد فاتح آغاز میاین اثر با مقدمه

سپس شاعر به معرفی خود و علت نظم کتاب پرداخته و در ادامه، داستان اصلی را روایت کرده است. او با 
های وی با  سپس به جنگ،  ذکر تولد سلطان محمد فاتح، دوران تحصیل و تعلیمات او را به تصویر کشیده

از مهم پرداخته است. یکی  اروپایی  آن،  ترین بخشنیروهای  در  های کتاب، روایت جنگ وارنا است که 
 روند.نیروهای متحد اروپایی به میدان نبرد می ۀمحمد فاتح برای مقابله با حمل سلطان مراد دوم و

مهارت خاصی، صحنه با  ترسیم کردهکاشفی  را  نبرد  فنون مختلف شعر حماسی، همچون    ، های  از 
به او  است.  کرده  استفاده  بدیع  تصاویر  و  استعاره،  پیروزی  تشبیه،  در  بندقه  و  توپ  اهمیت  بر  های ویژه 

این  در  یاد کرده است.  برتری سپاه عثمانی  به عنوان عوامل  ابزارهای جنگی  این  از  و  تأکید کرده  عثمانی 
پیروزی صفاتی  منظومه،  با  اسلام  دشمنان  و  شده  توصیف  باشکوه  شکلی  به  فاتح  محمد  سلطان  های 

 ( 127: 1395)نوروزی و آب برین، .اندهمچون »کفار« و »روس و انکروس« معرفی شده
دادهای  های جالب غزانامه، استفاده از نمادهای دینی و اشارات قرآنی در توصیف روی یکی از ویژگی

آن و  درآمیزد  تعابیر مذهبی  با  را  فاتح  فتوحات سلطان محمد  تا  است. کاشفی تلاش کرده  را تاریخی  ها 
های مسلمانان صدر اسلام به تصویر بکشد. این نگرش، بیانگر باور عمیق دینی شاعر و همچون پیروزی

موجود از غزانامه شامل    ۀنسخ   تاریخی و اعتقادات مذهبی است.  ۀاو برای ایجاد پیوند میان حماستلاش  
تر بوده است. شاعر در دهد که این منظومه در اصل بسیار مفصلبیت است، اما شواهد نشان می  1053
 ت: سروده اسمهم، داستانی جدید می  ت خود اشاره کرده که پس از هر فتاز ابیا بخشی

 بشووونید جوووانم از ایووون رو سوووخنچوووو 
 

 کهووووون داسوووووتان را نوووووو افکنووووود بووووون 
 

 و لوووویکن بووووه عووووون جهووووان کدخوووودای  بگفووت ایوون حکایووت ز سوور تووا بووه چووای



 74  1404بهار و تابستان    ،  39پیاپی   ، شماره اول،  و یکم   بیست نامة ادب حماسی، سال  پژوهش 

 

 
 

  

 گفوووت یوووک داسوووتانخووووش آینوووده می
 

 بووووه هوووور فووووتح ملووووک از آن آسوووووتان 
 

 کوووووه توووووا یادگووووواری بمانووووود از آن
 

 ز شوووه نوووام و از مووون سوووخن در جهوووان 
 (8:  1394)کاشفی،                          

از آن توان حدس زد که بخشبنابراین می از میان رفته و تنها بخش محدودی  از این اثر  های زیادی 
است. مانده  اپایان  باقی  و  داده  رخ  ناگهانی  شکل  به  منظومه  نسخ  داستان  ۀماداحتمالًا  بندی  اصلی   ۀدر 

های سلطان محمد فاتح را به تصویر موجود به خوبی عظمت جنگ  ۀود داشته است. با این حال، نسخوج
های عثمانی مورد مطالعه جنگ  ۀ منابع مهم تاریخی و ادبی دربارتواند به عنوان یکی از  و می  است  کشیده

کاشف گیرد.  شاعرانقرار  مهارت  با  جنگ  ۀی  این  گونهخود،  به  را  احساس ها  مخاطب  که  کرده  روایت  ای 
 کند خود در میدان نبرد حضور دارد.می 

شده یاد  حماسنه  کتاب  یک  بل  ۀ تنها  است،  شرایط تاریخی  از  جامع  تصویری  که  است  اثری  که 
های ادبی، توانسته است  دهد. کاشفی با استفاده از سبک حماسی و آرایهسیاسی و نظامی آن دوران ارائه می

نشان  وضوح  به  اثر  این  است.  اهمیت  حائز  نیز  تاریخی  نظر  از  ادبی،  ارزش  بر  علاوه  که  بیافریند  اثری 
:  1391)اینالجق،    که یک ناظر دقیق بر وقایع زمان خود بوده است.تنها یک شاعر، بلدهد که کاشفی نهمی 
62) 

می زندگی  عثمانی  قلمرو  در  کاشفی  آنکه  وجود  سنتبا  تأثیر  اما  آثارش  کرد،  در  فارسی  ادبی  های 
بیافریند که در عین داشتن  الهام گرفته و توانسته اثری  کاملًا مشهود است. او از سبک و ساختار شاهنامه 

های شعر فارسی، با فرهنگ و تاریخ عثمانی نیز پیوند خورده است. این ویژگی، غزانامه را به یکی از ویژگی
 های تأثیر شعر فارسی بر ادبیات عثمانی تبدیل کرده است.ترین نمونهمهم

پذیری غزانامۀ روم کاشفی از شاهنامۀ فردوسی در رویبررسی  . 2  کرد اجتماعی تأثیر
از مسائلی که در خلال گزارش شود، مباحث های جنگی و مسائل حماسی غزانامه روم، مطرح مییکی 
شناختی های مربوط به مسائل جامعهکرد اجتماعی و مؤلفهتوان روی اجتماعی است که با تحلیل آن، می

عثمانی و   ۀتواند به فهم بهتری از جامعمی این اثر را مورد بررسی قرار داد. درک و تحلیل اجتماعی این اثر  
درپی آن است که نشان دهد چگونه این اثر تحت تأثیر   شرایط اجتماعی آن دوران کمک کند. این بخش

همچون وفاداری، عدالت و نظارت اجتماعی را در قالب داستانی حماسی   ایماعیشاهنامه، مفاهیم اجت
شود عنوان یک اثر کهن ایرانی در نظر گرفته میفردوسی به  ۀ کشیده است. در این زمینه، شاهنامبه تصویر  

طور پنهان یا که مفاهیم اجتماعی و انسانی نیز بهاند، بلهای حماسی روایت شدهتنها داستانکه در آن نه 
 ها گنجانده شده است. لای داستانآشکار در لابه

 



  75 ...   و حمیدرضا خوارزمی    |   ...             کاشفی از شاهنامة فردوسی در  روم    تأثیرپذیری غزانامة 

 

 

یک در جوامع جنگ.1-2  محور انسجام ایدئولوژ
بهره  با  را کاشفی  جنگ  میدان  در  قهرمانانه  مرگ  اسلامی،  دینی  باورهای  از  برگرفته  تصویرهایی  از  گیری 

بلنه زندگی،  پایان  می تنها  معرفی  بهشت  به  ورود  و  اخروی  پاداشی  آغاز  با  که  تصویرسازی،  این  کند. 
آن،  ایدئولوژیک دارد که در  دارالجنان، کارکردی  در  پاک و حور و غلمان  از مفاهیمی چون روح  استفاده 

کرد، در قالب شود. این رویکه فوز عظیم و پاداشی متعالی تلقی می مرگ مجاهدان و شهدا نه مصیبت، بل
 دهنده اجتماعی دارد: شناسی دین، نشان از پیوند عمیق میان جنگ، ایمان و ساختارهای مشروعیتجامعه

   بشووووود روح پووووواک از تووووون او روان 
 

 سوووی حووور و غلمووان بووه دارالجنووان 
 (19: 1394)کاشفی،                           

محور«  توان ذیل نظریه »انسجام ایدئولوژیک در جوامع جنگاز نظر کارکرد اجتماعی، این بیت را می
به غلمان،  و  حور  بهشت،  تصویر  کرد.  را تحلیل  امکان  این  سربازان  به  معنوی،  پاداش  از  بخشی  عنوان 

شناسی از منظر جامعه.داوطلبانه به سوی آن حرکت کنند  ایگونهکه بهتنها بپذیرند، بلدهد که مرگ را نهمی 
اجتماعی   نظم  آن،  طریق  از  که  هستند  ایدئولوژیک  بازنمایی  از  نظامی  حقیقت  در  باورها  این  معرفت، 

 رود.یابد و مقاومت افراد در برابر مرگ، ترس، و فداکاری از بین می مشروعیت می
 بینیم: فردوسی نیز می ۀنمونه این مضمون را در شاهنام

            فوووورایین چووووو توووواد کیووووان برنهوووواد 
 

 دگفوووت چیوووزی کوووه آمووودش یووواهمی 
 

            گفوووت شووواهی کووونم یوووک زموووان همی
 

 نشووووینم بوووورین تخووووت بوووور شووووادمان 
 

            بوووه از بنووودگی تووووختن شسوووت سوووال 
 

 بوووورآورده رنووووب و فوووورو بوووورده یووووال 
 

 پادشاهی فرایین(  بخش ، 2:1388/385فردوسی،)                                                                                                      

کشد و برای یک  پروایی، ساختار قدرت حاکم را به چالش می در این ابیات، فرایین با جسارت و بی
ها بندگی قائل است. او میل به شکوه، آزادی، و تجربه قدرت را در  تری از ساللحظه پادشاهی، ارزش بیش

قرار می فرودستی  و  اطاعت  بیت سوم، جملهمقابل  فردوسی دهد.  ایدئولوژی  بازنمایی  در  مهم  بسیار  ای 
ها زندگی است: »به از بندگی توختن شست سال«، یعنی حتی یک لحظه آزادی و شکوه پادشاهی، از دهه

ارزش نوعی  حامل  نگاه،  این  است.  برتر  فرمانبری  و  خضوع  تجربه در  بر  ایدئولوژیک  و  فرهنگی  گذاری 
ای، قدرت هنوز در چهارچوب مراتب است؛ گرچه در بافت شاهنامهقدرت، کنشگری، و شکستن سلسله
معنا می و شاهی مشروع  ایزدی  حامل رویفرّه  فرایین  انتخاب  اما همین  اسطوره شود،  در کردی  و  گرایانه 

 عین حال انسانی نسبت به میل به خطر، تغییر، و مرگ افتخارآمیز است. 
قهرمانانه مواجه با کنشی  نیز  فرّه، بلهست  در شعر کاشفی  و  نه اسطوره  آن  اما بستر معنابخش  که  یم، 

دینیآموزه  بیتاست.    های  کاشفی   در  از  شده  نهیاد  شهید  یا  مجاهد  یک  مرگ  فاجعه    ،  یا  مصیبت  تنها 
برتر اخروی معرفی مینیست، بل به حیات  انتقال  و  پیروزی مقدس  پاک«، که نوعی  شود. عناصر »روح 



 76  1404بهار و تابستان    ،  39پیاپی   ، شماره اول،  و یکم   بیست نامة ادب حماسی، سال  پژوهش 

 

 
 

دهند که متن کاشفی در پی القای نوعی ایدئولوژی دینی برای »حور«، »غلمان« و »دارالجنان« نشان می
که  تنها برای تبیین سرنوشت مجاهد، بلبخشی به مرگ در میدان جنگ است. این تصویرها نهمشروعیت

این معنا، متن کاشفی در خدمت شکل در  دارند.  نیز کاربرد  ترغیب و تشویق دیگران  انسجام برای  گیری 
محور قرار دارد؛ جایی که ایمان دینی، عامل پذیرش و حتی اشتیاق نسبت ای جنگایدئولوژیک در جامعه

 شود.به مرگ می
اما    ، بخشی به مرگ و خطر از منظری ارزشی هستند  روشن است که هر دو شاعر در صدد مشروعیت

برای ها متفاوت است. فردوسی از اسطوره ملی، تجربه پادشاهی و شکوه فردی  ابزار و دستگاه مفهومی آن 
عنوان که کاشفی، با تکیه بر مفاهیم اخروی و دینی، مرگ را نه بهدر حالی  ، برد توجیه خطرپذیری بهره می

کند. اگر در فردوسی، عنوان عبور به بهشت و پاداش الهی معرفی می که بهفداکاری سیاسی یا انسانی، بل
می خطر  انسانی  کرامت  و  قدرت  به  میل  سبب  به  ایمان،  قهرمان  سبب  به  قهرمان  این  کاشفی،  در  کند، 

در چارچوب ایجاد انسجام اجتماعی از طریق   سروده، در نتیجه، هر دو    اطاعت دینی، و آرزوی رستگاری.
می مشروعیت پیدا  معنا  خطر  و  مرگ  به  طریق بخشی  از  دیگری  و  ملی  حماسه  طریق  از  یکی  اما  کنند، 

 ایدئولوژی دینی.
های حماسی  گونه که فردوسی با بنیانتأثیرپذیری کاشفی از سنت فردوسی کاملًا روشن است. همان

گیری از مفاهیم اسلامی، به بخشد، کاشفی نیز با بهره و عرفانی، به روان قهرمانان خود منزلتی آسمانی می
می آسمانی  پاداشی  بیشقهرمانانش  فردوسی  که  تفاوت  این  با  چون دهد.  کیهانی  و  ایرانی  مفاهیم  از  تر 

می بهره  »یزدان«  و  استفاده »فر«  »دارالجنان«  و  »حور«  چون  اسلامی  عناصر  از  کاشفی  آنکه  حال  برد، 
انجامد: تقدیس مرگ قهرمانانه و معنا بخشیدن کند. این دوگانگی در نمادها اما، به وحدت در معنا میمی 

 بخشی به ساختار اجتماعی و نظامی.  به فداکاری در میدان نبرد، در خدمت مشروعیت

یق الگوهای اسطوره مشروعیت.2-2 یخی بخشی به قدرت از طر  ای و تار
شیو به   ۀاین  قدرت،  موجب بازنمایی  دارد،  عمیق  پیوند  اسطوره  و  دین  با  حاکمیت  که  جوامعی  در  ویژه 

توان در چارچوب  ایی را میشود. همچنین، این گونه بازنم ی قدرت میانسجام اجتماعی و پذیرش گسترده
و لاکم  ۀنظری )برگر  واقعیت  اجتماعی  زی ساخت  در سروده  کاشفی  کرد،  بررسی  نمادین رن(  عناصر  از   ،

 کند. برای تثبیت و بازتولید ساختارهای سیاسی زمان خود استفاده می
             ی بووووود صوووواحب کوووورم هخجسووووته شوووو 

 
 بووووا رای جووووم و  بووووه فوووور فریوووودون  

 (27: 1394)کاشفی،                              
اسطوره  پادشاه  دو  از  کاشفی  بیت،  این  و  در  عظمت  توصیف  برای  جمشید،  و  فریدون  ایران،  ای 

جامعه در  روش  این  است.  کرده  استفاده  موردنظرش  پادشاه  به  مشروعیت  ادبیات،  در شناسی  ویژه 



  77 ...   و حمیدرضا خوارزمی    |   ...             کاشفی از شاهنامة فردوسی در  روم    تأثیرپذیری غزانامة 

 

 

ای دارد. اشاره به »فر فریدون« و »رای جم« دو بخشی قدرت، جایگاه ویژه  های مربوط به مشروعیتنظریه
را نشان می پادشاهی دادگر و منجی است که فریدون، در اسطوره »دهد؛  عنصر کلیدی  نماد  ایرانی،  های 

را سرنگون می نژاد،  «کند.ضحاک ستمگر  موردنظر   (833:  1374)پارسی  به شاه  فریدون«  »فر  دادن  نسبت 
های کاشفی، به معنای تأیید الهی بودن سلطنت اوست. علاوه بر این، جمشید به دلیل خردمندی، نوآوری

پایه را گذاری ساختارهای اجتماعی شناخته میتمدنی و  این بیت، شاه عثمانی  در  شود. ذکر »رای جم« 
 کند. عنوان حاکمی حکیم، با درایت و سازنده معرفی میبه

 ای از شاهنامه پیرامون همین مضمون:نمونه
 چووووو خورشووووید تابووووان میووووان هوووووا

 

 ا نشسووووووته بوووووور او شوووووواه فرمووووووانرو 
 

    جهوووان انجموووون شوووود بوووور تخووووت او   
 

 شووووگفتی فوووورو مانووووده از بخووووت او 
 

   دبووووه جمشووووید بوووور گوووووهر افشوووواندن 
 

 موووووران روز را »روز نوووووو« خواندنووووود 
 (1/115: 1388فردوسی، )                       

اسطوره  پادشاه  دو  از  فردوسی،  و  کاشفی  شاعر،  دو  جمشید(هر  و  )فریدون  ایران  برای   ای 
بردهمشروعیت بهره  به حاکمیت  ایزدی«  کاشفیاند.  بخشی  »فره  با  را  فریدون  ابیات،  این  در  فردوس ،   یو 

دهد که  نشان می  شعر. شباهت ساختاری و محتوایی این دو  اندداده   « پیوندجلال« و »شکوه جمشید را با »
 شدت تحت تأثیر سنت فردوسی بوده است. کاشفی به

زمین در  متن  دو  بین  مهم  آن  ۀتفاوت  اجتماعی  توصیفکارکرد  این  در شاهنامه،  قالب  هاست؛  در  ها 
روم، کاشفی این ۀ ران را ترسیم کنند. در غزانامهای تمدنی ایاند تا بنیانای ایرانی به کار رفتهروایات اسطوره 

فرمان تا  است  کرده  بازتولید  عثمانی  مذهبی  و  سیاسی  پروپاگاندای  برای  را  در مفاهیم  را  عثمانیان  روایی 
سنت میتداوم  نشان  تأثیرپذیری  این  دهد.  نشان  اسلامی  و  ایرانی  کهن  نههای  شاهنامه  که  در دهد  تنها 

بل فارسی،  بهادبیات  نیز  عثمانی  ادبیات  در  مشروعیتکه  الگوی  یک  و عنوان  سیاسی  قدرت  برای  بخش 
 ایدئولوژیک حضور داشته است. 

یع قدرت و ثروت در جامعه ن.3-2  قش عدالت در توز
غزانام از  زیر  مهم  ۀابیات  از  یکی  از  بازتابی  جامعهکاشفی،  مفاهیم  یعنی ترین  سیاست  و  دین  شناسی 

این در  هستند.  جامعه  در  ثروت  و  قدرت  توزیع  و  الهی  اشاره عدالت  بنیادین  اصل  چند  به  کاشفی  جا 
 کند: می 

            بووه گیتووی هوور آن کووس کووه جووان پوورورد 
 

 د ز خوووووان خداونوووود نعمووووت خووووور 
 

             رسووواند نصووویب بوووه نوووادان چنوووان موووی
 

 کوووه در نوووزد دانوووا بوووود بوووس عجیوووب 
 

 دان زهوووووی قووووودرت صوووووانع غیوووووب
 

 نکووووزو رنووووگ هسووووتی پووووذیرد جهووووا 
 (40: 1394)کاشفی،                        



 78  1404بهار و تابستان    ،  39پیاپی   ، شماره اول،  و یکم   بیست نامة ادب حماسی، سال  پژوهش 

 

 
 

                                                                                                                                  
نعمت و  دارد که روزی  تأکید  باور  این  بر  بیت نخست، شاعر  به همدر  از سوی خداوند  دنیا    ۀ های 

اعطا می اندیشهبندگان  در  این مفهوم  نیز وجود دارد که همشود.  ها، انسان  ۀهای دینی و فلسفی اسلامی 
 های الهی دارند.ای از نعمتشان، بهره اجتماعی ۀفارغ از طبق

رسند که در نگاه دانایان کند که گاهی نادانان به مواهبی می کاشفی در بیت دوم بر این نکته تأکید می 
شناسی نابرابری تحلیل کرد؛ جایی که ثروت، قدرت  توان از منظر جامعهله را میأآور است. این مسشگفت

نمی  توزیع  اساس شایستگی  بر  اجتماعی همیشه  موقعیت  دیگر یا  عوامل  یا  وراثت،  تصادف،  گاه  و  شود 
 شود.های طبقاتی میسبب تفاوت 

و به قدرت جامع  پایانی  دارد.  در بیت  اشاره  که  نتیجه  عدالت نگری خداوند  ای مشابه همان چیزی 
 سعدی در حکایت ابراهیم از بوستان، پیرامون دینداری و بی دینی ذکر کرده است: 

          بدانسووووووت پیغمبوووووور نیووووووک فووووووال
 

 کوووه گبووور اسوووت پیووور تبوووه بووووده حوووال 
 

    بوووه خوووواری برانووودش چوووو بیگانوووه دیووود 
 

 کوووه منکووور بوووود پووویش پاکوووان پلیووود 
 

   سوووووروش آمووووود از کردگوووووار جلیووووول 
 

 بووه هیبووت ملامووت کنووان کووای خلیوول 
 

 توووو را نفووورت آمووود از او یوووک زموووان     موووونش داده صوووود سووووال روزی و جووووان 
 

          بوووورد پوووویش آتووووش سووووجود گوووور او می
 

 بووری دسووت جووود؟تووو وا پووس چوورا می 
 (79: 1401)سعدی،                                 

که   هستند  قدرت  و  ثروت  توزیع  در  الهی  جبرگرایی  نوعی  بازتاب  ابیات  این  از  »درمجموع،  یکی 
مشروعیتبنیان دولت  های  سیاسی  و  اجتماعی  ساختارهای  در  دولت بخشی  ازجمله  اسلامی،  های 

 ( 40: 1381)انصاری قمی، شد«عثمانی محسوب می
وگوی این دو قهرمان، تقابل دو نوع برخورد میان رستم و اسفندیار، فردوسی از طریق گفت  ۀدر صحن

می تصویر  به  را  عدالت  به  نگرش  و  مقدم،  کشد.مشروعیت  عقلانیت،  »  (73:  1399)غضنفری  نماد  رستم، 
یادآوری سنت خداوند،  از  گفتن  سخن  از طریق  که  است  اخلاقی  و عدالت  پیشنهاد تجربه  و  نیکو  های 

 ( 51:  1387)نامورمطلق، «کند از خشونت بپرهیزد مصالحه تلاش می
 پووووی پوووووزش و نووووام و ننووووگ آموووودم     موووون امووووروز نووووز بهوووور جنووووگ آموووودم  

 (2/76 :1388فردوسی، )                        

کند اسفندیار را از جنگ باز دارد و با واگذاری ثروت، طلا، گوهر، غلام، کنیز، و  او بارها تلاش می
با او، نشان می بیعت  هایی که در اختیار دارد،  دهد که قدرت و داراییحتی گردآوری مردم زابلستان برای 

 حاضر است برای حفظ آرامش اجتماعی فدا کند: 
 هزارانوووووت گووووووهر دهوووووم شووووواهوار

 

 همووووووان یووووووارۀ زرّ بووووووا گوشوووووووار 
 



  79 ...   و حمیدرضا خوارزمی    |   ...             کاشفی از شاهنامة فردوسی در  روم    تأثیرپذیری غزانامة 

 

 

      ز دل دور کووووون شوووووهریارا توووووو کوووووین 
 

 مکوووون دیووووو را بووووا خوووورد همنشووووین 
 

بینی فردوسی است که قدرت و ثروت اگر بدون خرد و عدالت و مشورت جهان  دهندهاین ابیات نشان
که در پیوند با  انجامند. عدالت، در نگاه رستم، نه از جنس اطاعت کورکورانه از شاه بلباشند، به تباهی می

 عقل، خرد، مشورت، و ترحم بر مردم است. 
نمایند»مقابل،    در هیچ  ۀاسفندیار  او  است.  سلطنتی  متمرکز  ساختار  و  سیاسی  گونه  مشروعیت 
 «داندپذیری در مقابل پیشنهادهای رستم ندارد و اطاعت مطلق از فرمان پادشاه را عین عدالت میانعطاف
 (35: 1384)نقوی، 

 مووووورا گوووووویی از راه یوووووزدان بگووووورد 
 

 د ز فرموووووان شووووواه جهانبوووووان بگووووور 
 

کرد نمایانگر  در نگاه او، حتی اگر پادشاه فرمانی ظالمانه دهد، اطاعت از آن مشروع است. این روی
که بر مسند قدرت است، عادلانه مستحق آن   نگاه جبری به قدرت و توزیع آن در جامعه است؛ گویی هر

 است و هر مخالفتی با او، ستیز با نظام الهی است. 
ترسیم می را  قدری  از یک عدالت  تصویری  ابیات خود،  در  الهیکاشفی  آن  کند؛ عدالت  در  ای که 

 شود:ای رازآلود و گاه برخلاف انتظار بشر تقسیم میگونهروزی و قدرت به
 رسووواند نصووویببوووه نوووادان چنوووان موووی

 

 کوووه در نوووزد دانوووا بوووود بوووس عجیوووب 
 (40:  1394)کاشفی،                          

شده از سوی  گونه که اسفندیار قدرت را امری تعیینجا نیز با نوعی جبرگرایی مواجه هستیم؛ هماناین
کرد، کاشفی نیز توزیع ثروت و قدرت را خارد وجه از آن عدول نمیدانست و به هیچخداوند و پادشاه می

می قرار  الهی  تقدیر  دایره  در  و  انسانی،  عقل  فهم  رویاز  این  میدهد.  نشان  مشروعیت کرد  که  دهد 
شایستگینابرابری  با  تضاد  در  اگر  حتی  صانع ها،  قدرت  محصول  را  آن  اگر  است  توجیه  قابل  باشد،  ها 

 دان بدانیم:غیب
 دانزهوووووی قووووودرت صوووووانع غیوووووب

 

 کوووز او رنوووگ هسوووتی پوووذیرد جهوووان 
 (40: 1394)کاشفی،                              

این در  فردوسی  از  کاشفی  جهان  است  جاتأثیرپذیری  دل  در  دو،  هر  سعی  که  دینی،  و  الهی  بینی 
تر و گاهی اخلاقیکنند نابرابری اجتماعی را تفسیر کنند. با این تفاوت که در شاهنامه، رستم نماینده نمی 

به سلط ثروت   ۀ مطلق  ۀ معترض  و  در حالیسیاسی  نابرابر است،  کاشفی،  های  نگرش  مانند  اسفندیار،  که 
 داند. ر مینابرابری را امری پذیرفتنی و مقدّ 

ها و قدرت خود، نوعی عدالت بازتوزیعی را پیشنهاد  کند با تقسیم گنبدر شاهنامه، رستم تلاش می
برد؛ چون پذیرد. در غزانامه، کاشفی حتی امکان این بازتوزیع را زیر سؤال می کند، اما اسفندیار آن را نمی



 80  1404بهار و تابستان    ،  39پیاپی   ، شماره اول،  و یکم   بیست نامة ادب حماسی، سال  پژوهش 

 

 
 

 انسان نقشی در آن ندارد.  ۀچه هست، نصیب مقدر است و ارادباور دارد هر آن
کرد به عدالت  د، اما در رویهستن  شفی در بافت دینی و اخلاقی مشترک کا ۀ  هرچند شاهنامه و غزانام

محور، عقلانی و اخلاقی دفاع  کردی عدالتردوسی در قالب شخصیت رستم، از روید. فهایی دارن تفاوت 
میمی  مطلق سلطنت  و  خشک  مشروعیت  برابر  در  که  حالیکند  در  نظام ایستد.  تأثیر  تحت  کاشفی،  که 

اندیشه و شاید  بر عصر صفوی  و جبری  فکری حاکم  رازآلود  توزیع  نوعی  قدری،  و  قضا  و  های صوفیانه 
ها، هر دو اثر، دغدغه عدالت در توزیع قدرت و ثروت دهد. با وجود این تفاوت قدرت و ثروت را ارائه می

است.   در ادبیات کهن اسلامی  -ایرانی  ۀاهمیت بنیادی این مسأله در اندیش  ۀدهند را دارند و این امر نشان
بیش فردوسی  از  کاشفی  قابل تأثیرپذیری  ثروت  توزیع  رازآلود  درک  و  قدرت  الهی  منشأ  به  توجه  در  تر 
 تری دارد.کردها، فردوسی نگاه نقادانهمشاهده است، هرچند در عمق روی

 انسجام اجتماعی و بسیج همگانی .4-2
کاشفی با زبان تهییجی و از موضع خطابی، سعی دارد مخاطبان خود را به مشارکت در جنگ و دفاع از 

دوگانه ترسیم  با  او  کند.  دعوت  اسلامی  »آنکیان  و  )مسلمانان(  »ما«  میان  بیای  )قوم  به ها«  اعتبار(، 
می »دیگری«  مفهوم  اجتماعی  جامعهبرساخت  گفتمان  در  که  مهمپردازد  از  یکی  جنگ،  ترین شناسی 

اعتبار« واجد بار معنایی تحقیرآمیزی رود. تعبیر »قوم بی ابزارهای بسیب روانی و عاطفی مردم به شمار می
 است که در پی ایجاد انگیزه، تقویت همبستگی درونی و تهییب احساسات جمعی است: 

 بکوشوووووید اموووووروز در کوووووار جنوووووگ  
 

 و گرنوووه کوووه فوووردا بوووه تیووور و بوووه سووونگ 
 

 اعتبوووووارمسووووولمان از ایووووون قووووووم بی
 

 بوووه یوووک جنوووگ دیگووور بووورآرد دموووار 
 (70:  1394)کاشفی،                          

می نشان  سیاسی  واعظ  یک  قالب  در  را  کاشفی  ابیات  براین  که  و  دهد  ابزاری  عقلانیت  مبنای 
خواهد اکنون اقدام کنند تا از فردایی محتمل و ویرانگر شناسی اجتماعی، از مخاطبان میراهبردهای روان

عنوان ویرانی، پرهیز کنند. این نگاه، مبتنی بر نوعی کارکردگرایی اجتماعی جنگ است؛ یعنی جنگ نه به
بهبل حماسی که  ادبیات  در  ریشه  نگاهی  چنین  جمعی.  امنیت  و  نظم  حفظ  برای  ضروری  اقدامی  مثابه 

 شوند. ها اغلب در قالب دفاع از دین، میهن یا شرف تعبیر میایرانی دارد که در آن، جنگ
سیاست به  شاهنامه،  در  سازمانفردوسی  مقتدر،  حکومتی  تأسیس  برای  اردشیر  فراگیر  های  و  یافته 

خواهد که فرزندان خود را برای جنگ تربیت کنند و »سواری بیاموزند و رسم شاه از مردم می» پردازد.  می 
)آیدنلو، «گیرد گونه یک بسیب ملی از پایین به بالا شکل میجنگ / به گرز و کمان و به تیر خدنگ«، که این

پیچیده  ( 17  :1385 مدیریتی  نظام  دیوانسپس،  کارگزاران،  نظامیان،  کارایی  بر  نظارت  برای  و   سالاران  ای 
می نشاندبیران طراحی  که  نهادینهاندیشه  دهندهشود  و   ای  اداری،  اجتماعی، عدالت  انسجام  درباره  شده 



  81 ...   و حمیدرضا خوارزمی    |   ...             کاشفی از شاهنامة فردوسی در  روم    تأثیرپذیری غزانامة 

 

 

 انتخاب شایستگان است. 
   به عنوان نمونه:

 چووو کووودک ز کوشووش بووه مووردی شوودی
 

 بهوووور بخششووووی در بووووی آهووووو بوووودی 
 (2/179: 1388فردوسی، )                  

های  برای ایفای نقشرا سالاری و آموزش و پرورش شهروندان  این بیت، نظام تربیتی مبتنی بر شایسته
 دهد. جمعی نشان می

 »چنین تا سپاهش بدانجا رسید / که پهنای ایشان ستاره ندید«  
جانبه و مبتنی بر عقل  وسعت و همبستگی ارتش است؛ بسیجی همگانی، همه  دهندهبیت فوق، نشان 

 و نظام. 
 »که دادست ازیشان و بگرفت چیز / وزیشان که خسپد به تیمار نیز« 

ویژه در قبال درویشان و ها تأکید دارد، بهبیت بالا، بر نظارت مداوم بر عدالت اجتماعی و رفاه توده 
 ناتوانان.

کند؛ یعنی نهاد حکومت )و  تر، نوعی کارکردگرایی اجتماعی را تصویر میای عمیقفردوسی در لایه
و به اقتصادی  رفاهی،  آموزشی،  امکانات  اجتماعی،  انسجام  حفظ  برای  است  موظف  شاه(  شخص  ویژه 

کار گیرد. در این نگاه،  نظامی را توزیع کند، نظارت برقرار کند و افراد را به تناسب استعداد و شایستگی به
 جوشد.که ستون امنیت اجتماعی است که از درون جامعه میجنگ و ارتش تنها ابزار قهر نیست، بل

می  دیده  جمعی  اقدام  برای  عمومی  فراخوان  نوعی  فردوسی،  همانند  کاشفی،  شعر  این  در  با  شود، 
تفاوت که در چارچوبی دینی و ارزشی شکل گرفته است. او نیز مانند فردوسی بر تهییب عواطف مخاطب 

به ولی  دارد،  نظام تکیه  برجای  می   سازی،  تأکید  آینده  تهدید  و  احساسی  آیندانگیزش  تهدید   ۀکند. 
دوگان ایجاد  با  کاشفی  است.  روانی  بسیب  ابزارهای  از  یکی  برابر  ۀپرمخاطره،  در  بی  »ما«  اعتبار«،  »قوم 

گونه که فردوسی در ابیات خود میان »خردمندان«،  کند؛ همانگروهی را تقویت می انسجام اجتماعی درون
»بی و  می»هنرمندان«  مرزبندی  میهنران«  شایستگی  بر  را  جمعی  کارایی  و  کاشفی، کند  شعر  در  نهد. 
به »دیگری«  میمفهوم  وارد  تلاش  وضوح  نیز  کاشفی  همگانی،  بسیب  در  اردشیر  سیاست  همانند  شود. 

کند تا از راه تحریک غیرت جمعی و »احساس خطر«، همبستگی مسلمانان را در برابر تهدید بیرونی می 
 احیا کند. 

توان گفت کاشفی در مقام واعظ و شاعر سیاسی، از های ساختاری و محتوایی، میبا توجه به شباهت
استفاده از زبان تهییجی، دستوری و   ویژه در محورهایی چون:بینی فردوسی متأثر است، بهسبک و جهان

همان اقدام؛  به  دعوت  در  آمادگی خطابی  به  را  جامعه  اردشیر،  به  توصیه  قالب  در  نیز  فردوسی  که  طور 



 82  1404بهار و تابستان    ،  39پیاپی   ، شماره اول،  و یکم   بیست نامة ادب حماسی، سال  پژوهش 

 

 
 

 خواند. نظامی، خردورزی و مشارکت جمعی فرا می
کنونیبرجسته آمادگی  ضرورت  و  آینده  خطر  نگاه  سازی  آینده  در  تهدید  با  پرمخاطره  کاشفی  ای 

)»وگرنه که فردا...«(، همان عملکردی را دارد که فردوسی در طراحی نظامی از خردسالان تا پیران دنبال 
در شاهنامه، این   ، ساختن »دیگری« برای تحریک احساس هویت گروهی و همبستگی اجتماعی  کند.می 

اعتبار« که تهدیدی هنر باشد و در شعر کاشفی، »قوم بی»دیگری« ممکن است دشمن خارجی یا فرد بی
 برای امت اسلامی است. 

ای از بازتاب گفتمان حماسیِ فردوسی در فضای دینی و  توان نمونهبه این ترتیب، شعر کاشفی را می
را می راهی  او همان  دانست.  وحدت اجتماعی عصر خود  و  قدرت  نظم،  برقراری  برای  فردوسی  رود که 

است.   بازتفسیر کرده  اسلامی  کیان  راستای حفظ  در  را  آن  اما  بود،  پیموده  نهایت، حملی  ضور چنین در 
که در سطح گفتمان تنها در سطح زبان و سبک، بل  نه دهد که کاشفی  روم نشان می  ۀهایی در غزاناممؤلفه

آرمان و  فرهنگ اجتماعی  بستر  در  را  میراث  این  و  گرفته  الهام  فردوسی  شاهنامه  از  نیز  تاریخی  سازی 
 سازی کرده است. عثمانی بومی

 گیری  . نتیجه3
غزانام نگارش  در  ساختا  ۀکاشفی  اقتباس  صرف  از  فراتر  اسطوره روم،  و  روایی  شاهنامرهای    ۀای 

بازتعریف لایه بازسازی و  به  از ارزشهای عمیقفردوسی،  این تری  پرداخته است.  ها و مفاهیم اجتماعی 
پیچیده  یا حقوقی بازتعریف شامل درک  به عدالت فردی  تنها محدود  نه  از عدالت اجتماعی است که  ای 

به شمار مینیست، بل منابع و ثروت در ساختار جامعه عثمانی  توزیع عادلانه قدرت،  به معنای  رود. که 
به غزانامه  در  وفاداری  نظام گونههمچنین،  سازمانای  و  عنوان مند  به  حاکمیت،  و  سیاسی  رهبری  به  یافته 

های اصلی حفظ انسجام اجتماعی و ثبات سیاسی جامعه برجسته شده است. علاوه بر این،  یکی از ستون
نظامی نهادهای  نقش  تضمین -کاشفی  و  اجتماعی  نظم  تثبیت  در  کلیدی  عاملان  عنوان  به  را  اجتماعی 

 انسجام ساختاری جامعه عثمانی، به صورتی دقیق و نمادین بازنمایی کرده است. 
ها و فتوحات، به ویژه پیامدهای  روم کاشفی در بازتاب تأثیرات اجتماعی جنگۀ  از سوی دیگر، غزانام

روایت بازتولید  قدرت،  روابط  در  آن تحولات ساختاری  اصلی  داده که هدف  قرار  کار  در دستور  را  هایی 
بخشی به سلسله حاکم و تقویت انسجام اجتماعی در برابر تهدیدات داخلی و خارجی است. مشروعیت

نشاناین روی از صرف جنبهکرد  فراتر  که  فهم چندبعدی جنگ است  به عنوان عامل دهنده  نظامی،  های 
در شکل می بنیادینی  قلمداد  اثر  دو  در هر  فرهنگی  و  اقتصادی  اجتماعی،  مناسبات  بازتولید  و  شود. دهی 

بهره  با  کاشفی  ترتیب،  عنوان بدین  به  فقط  نه  را  فتوحات  و  جنگ  شاهنامه،  اجتماعی  الگوهای  از  گیری 
دادهایی با پیامدهای گسترده اجتماعی و فرهنگی به تصویر کشیده که به عنوان رویدادهای تاریخی، بلرخ 



  83 ...   و حمیدرضا خوارزمی    |   ...             کاشفی از شاهنامة فردوسی در  روم    تأثیرپذیری غزانامة 

 

 

 کند. که در جهت تثبیت نظم اجتماعی و تقویت هویت جمعی جامعه عثمانی عمل می
اجتماعی، توانسته است  -روم، ضمن تأثیرپذیری از شاهنامه به عنوان یک متن بنیادین حماسی ۀغزانام

عثمانی ایفا نماید و بدین ترتیب،   ۀ  ها و ساختارهای اجتماعی دورارزشنقش مؤثری در انتقال و بازتولید  
میان سنتنشان پیوسته  و  پیچیده  تعامل  اجتماعیدهنده  و ساختارهای  ایرانی  ادبی  عثمانی -های  سیاسی 

حماسه قالب  در  که  رویاست  این  است.  یافته  بازتاب  تاریخی  تحلیل های  به  عمیق  و  تخصصی  کرد 
میانروی مطالعات  اهمیت  کاشفی،  اجتماعی  تاریخرد  فرهنگی  کرد  و  حماسی  ادبیات  نگاری حوزه 

 سازد. اجتماعی را برجسته می
ری به حاکمیت و بسیاری از مفاهیم اجتماعی مطرح شده در شاهنامه، نظیر عدالت اجتماعی، وفادا

های حماسی اند. کاشفی با استفاده از همان شیوه ای بازتاب یافتهطور گستردهروم نیز به  ۀجنگ، در غزانام
عنوان  های خود بازآفرینی کرده است. مفهوم جنگ در هر دو اثر بهشاهنامه، این مفاهیم را در قالب داستان

ها  ابزاری برای تحقق عدالت اجتماعی و حفظ حاکمیت، مورد توجه قرار گرفته است. در شاهنامه، جنگ
آرمان به به  نیل  اثبات وفاداری و  برای  به تصویر کشیدهعنوان راهی  این مفهوم در شده  های اجتماعی  اند. 

تفاوت   ۀغزانام با  اما  است،  شده  مطرح  سیاسی  و  اجتماعی  اصول  همان  بر  تأکید  با  نیز  به روم  که  هایی 
و   اجتماعی  بازمیشرایط  عثمانی  دوران  اثر .گرددتاریخی  دو  هر  در  اجتماعی  مفاهیم  از  بسیاری  اگرچه 

روم، کاشفی   ۀویژه، در غزانامشود. بهده می ارائه این مفاهیم دی  ۀهایی نیز در نحوند، اما تفاوت مشابه هست
که شاهنامه حالیاین مفاهیم را با توجه به تحولات اجتماعی و سیاسی عصر خود بازنویسی کرده است، در

 های اجتماعی ایران باستان تمرکز دارد. تر بر آرمان بیش
طور تری دارند و بهپذیری بیشروم انعطافۀ  ت که مفاهیم اجتماعی در غزانامپژوهش نشان داده اس

توجه با  دور  خاص  سیاسی  و  اجتماعی  شرایط  شده   ۀ به  تبیین  زمان  آن  تحولات  و  این عثمانی  اند. 
دهد که ن پژوهش نشان میعثمانی را داده است. ای  ۀ گذاری در جامع  پذیری به غزانامه قدرت تأثیرانعطاف
عنوان پل ارتباطی میان دو فرهنگ بزرگ عنوان دو اثر حماسی، بهروم کاشفی به  ۀفردوسی و غزانام  ۀشاهنام

تبادل   ۀدهند، نشانامه نر غزا بفردوسی    ۀشاهناماند. تأثیرات فرهنگی و اجتماعی  ایرانی و عثمانی عمل کرده
 فرهنگی و ادبی در قرون وسطی است.

 
 
 
 

 



 84  1404بهار و تابستان    ،  39پیاپی   ، شماره اول،  و یکم   بیست نامة ادب حماسی، سال  پژوهش 

 

 
 

 فهرست منابع 
- ( سجاد،  پای1385آیدنلو،  بر  حماسه  و  اسطوره  ارتباط  مجله    ۀ (  در  مندرد  ایرانی،  منابع  و  شاهنامه 

 ش دهم. -5مطالعات ایرانی، سال
 60علما و ساختار قدرت درحکومت عثمانی، کتاب ماه دین، شماره    نهاد( 1381انصاری قمی، حسن ) -

 .61و 
- ( خلیل،  تاریخ 1391اینالجق،  پیدایش  تاریخ(  در  عثمانی،  و  نگاری  ترجمه  عثمانی،  مورخان  و  نگاری 

 تدوین: نصرالله صالحی، تهران: پژوهشکده تاریخ اسلام. 
- ( ایرد.  نژاد،  کنگر1374پارسی  مقالات  مجموعه  ستوده،  شاهنامه.  در  شعر  موسیقی  جهانی    ۀ(. 

 (. چاپ اول، تهران: دانشگاه تهران. 840-825بزرگداشت فردوسی )
- ( احمد.  حوزه 1387خاتمی،  در  شاهنامه  نفوذ  و  تأثیر  و  (.  علمی  انتشارات  تهران:  ادبیات،  و  زبان  ی 

 فرهنگی. 
،  نامه دیگر از سلطان محمد فاتح روم و چند فتح  مۀغزانا(  1396آبادی، محمود، و محدث، علی)  حسن -

 مشهد، مرندیز 
 (زبان و ادب فارسی در قلمرو عثمانی، تهران، پاژنگ. 1369ریاحی خویی، محمدامین ) -
- ( عبدالله  بن  مصلح  الدین  مشرف  تهران:  1401سعدی،  خرمشاهی.  بهاءالدین  تصحیح  بوستان،   )

 دوستان. 
- ( صالحه.  مقدم،  ارزیابی1399غضنفری  چهارچوب  متن  (.  پایخوانایی  بر  فارسی  های  ویژگی  ۀهای 

 زبانی و ادبی شاهنامه، مشهد: دانشگاه فردوسی. 
- ( ابوالقاسم.  مرکز  1388فردوسی،  تهران:  دوم،  چاپ  مطلق،  خالقی  جلال  کوشش  به  شاهنامه،   .)

 المعارف بزرگ اسلامی. دایره 
و واعظ - ابوالقاسم  )قوام،  عباس  «، همایش  1388زاده،  ادبیات عثمانی  و  فرهنگ  با  (، »تعامل شاهنامه 

 مطالعات ملی. ۀ اندازی به آینده، تهران: مؤسسالمللی ایران فرهنگی و جهانی شدن: چشمبین
( غزانامه روم و چند فتح نامه دیگر از سلطان محمد فاتح اثر کاشفی ؛ 1394کاشفی، حسین بن علی ) -

انتشارات مرندیز، مشهد: نشر   تدوین، تصحیح و توضیح محمود حسن آبادی، علی محدث. مشهد 
 مرندیز

نویسی در امپراتوری عثمانی، ترجمۀ نصرالله صالحی،مندرد ( منصب شهنامه1387کریستین، وودهد ) -
 نامه، تهران، خواهان.  در مزدک

https://www.gisoom.com/book/11372382/%DA%A9%D8%AA%D8%A7%D8%A8-%D8%BA%D8%B2%D8%A7%D9%86%D8%A7%D9%85%D9%87-%D8%B1%D9%88%D9%85-%D9%88-%DA%86%D9%86%D8%AF-%D9%81%D8%AA%D8%AD-%D9%86%D8%A7%D9%85%D9%87-%D8%AF%DB%8C%DA%AF%D8%B1-%D8%A7%D8%B2-%D8%B3%D9%84%D8%B7%D8%A7%D9%86-%D9%85%D8%AD%D9%85%D8%AF-%D9%81%D8%A7%D8%AA%D8%AD/


  85 ...   و حمیدرضا خوارزمی    |   ...             کاشفی از شاهنامة فردوسی در  روم    تأثیرپذیری غزانامة 

 

 

- ( بهمن.  بر1387نامورمطلق،  درآمدی  بیش  (.  و گسترش  علمی  انتشارات  تهران:  شاهنامه،  متنی 
 فرهنگی. 

نقیب. ) - اول، مشهد: ۀ  دن، بررسی موسیقی شعر در شاهنام(. شکوه سرو1384نقوی،  فردوسی. چاپ 
 انتشارات دانشگاه فردوسی. 

- ( الدین  سیف  برین،  آب  و  یعقوب  ادبیات  1395نوروزی،  فصلنامۀ  ترکی«.  ادبیات  در  »شاهنامه   .)
 . 139‑116، 4تطبیقی. شماره 

Refrance In Persian 

- Aydenlou, Sajjad, (2006) The relationship between myth and epic based 

on the Shahnameh and Iranian sources, published in the Journal of 

Iranian Studies, 5th ed. No.10. 

- Ansari Qomi, Hassan (2002) The Institution of Scholars and the Structure 

of Power in the Ottoman Government, Ketab Mahe Din, No. 60 and 61. 

- Inalajq, Khalil, (2012) The emergence of Ottoman historiography, in 

Ottoman historiography and historians, translated and compiled by 

Nasrallah Salehi, Tehran: Islamic History Research Institute. 

- Parsinejad, Iraj. (1995). The music of poetry in the Shahnameh. Sotoudeh, 

Collection of Articles of the World Congress Commemorating 

Ferdowsi (825-840). 1st ed. Tehran: University of Tehran. 

- Khatami, Ahmad. (2008). The influence and the impact of Shahnameh in 

the field of language and literature, Tehran:  Elmi Farhangi. 

- Hasanabadi, Mahmoud, and Muhaddis, Ali (2017) Ghazanameh of Rome 

and some other conquests of Sultan Muhammad Fatih, Mashhad, 

Marandiz. 

- Riahi Khoei, Mohammad Amin (1369) Persian language and literature in 

the Ottoman Empire, Tehran:  Pazhang. 

- Saadi, Mushraf al-Din Mosleh bin Abdullah (1401) Bustan, Ed.  Baha al-

Din Khorramshahi. Tehran: Doustan. 

- Ghazanfari Moghadam, Salehe. (2019). Framework for assessing the 

readability of Persian texts based on the linguistic and literary 

characteristics of Shahnameh, Mashhad: Ferdowsi University. 

- Ferdowsi, Abolghasem. (2009). Shahnameh, Ed.  Jalal Khaleghi Motlagh, 

2nd ed. Tehran: Center for the Great Islamic Encyclopedia. 

- Qavam, Abolghasem and Vaezzadeh, Abbas (2009), "The Interaction of 



 86  1404بهار و تابستان    ،  39پیاپی   ، شماره اول،  و یکم   بیست نامة ادب حماسی، سال  پژوهش 

 

 
 

the Shahnameh with Ottoman Culture and Literature", International 

Conference on Iranian Culture and Globalization: A Perspective to the 

Future, Tehran: National Studies Institute. 

- Kashfi, Hossein bin Ali (2015) Ghazanameh of Rome and Other 

Conquests of Sultan Mohammad Fateh by Kashfi; Compiled, Corrected 

and Annotated by Mahmoud Hassanabadi, Ali Muhaddes. Mashhad, 

Marandiz Publications, Mashhad: Marandiz. 

- Christian, Woodhead (2008) The Position of Shahnameh Writing in the 

Ottoman Empire, trans.  Nasrallah Salehi, Inserted in Mazdaknameh, 

Tehran:  Khahan. 

- Namvar Motlagh, Bahman. (2008). An Introduction to the Development 

of the Multitextuality of the Shahnameh, Tehran: Elmi Farhangi. 

- Naqvi, Naqib. (2005). The Splendor of Composition: A Study of the 

Music of Poetry in Ferdowsi's Shahnameh. 1st ed.  Mashhad: Ferdowsi 

University. 

- Norouzi, Yaqub and Ab Berin, Seif al-Din (2016). "Shahnameh in 

Turkish Literature". Quarterly Journal of Comparative Literature. No. 

4, 116-139. 

 


