
تحليل الخطاب النقدی لرواية "يوتوبيا" لأحمد خالد توفيق فی ضوء 
نظرية تيون فان دايك

جابر امام زاده (الكاتب المسؤول)٭
أبوالحسن أمين مقدسی٭٭

الملخص
يتناول هذا البحث تحليل روايــة يوتوبيا لل كاتب أحمد خالد توفيق من منظور التحليل 

النقدی للخطاب، بالاعتماد علی الإطار النظری الذی طوره تيون فان دايك، ويســعی 

إلی تبيان كيفية استخدام الخطاب لبناء علاقات قوة غير متوازنة وترسيخ الفجوة الطبقية 

بين سكان يوتوبيا (الطبقة الثرية) والآخرين (الطبقة المحرومة). تعتمد المنهجية المتبعة علی 

تحليل البنی الخطابية الكلية والجزئية، ودراسة استراتيجيات تمثيل الذات والآخر، وتحديد 

الأيديولوجيات المضمرة فی السرد. يتركز التحليل علی المشاهد الرئيسية فی الرواية، مثل 

الأوصاف المتناقضة للعالمين، وصورة شخصيات الطرفين، ومشهد "الصيد" كتجسيد للعنف 

الموجه ضد الآخر. وقد كشف تطبيق نموذج المربع الأيديولوجی لفان دايك فی تحليل النص 

عن استخدام الكاتب لاستراتيجيات أيديولوجية، وتمثيله للامساواة الاجتماعية فی البنية 

السردية. والجدير بالذكر فی يوتوبيا أن كلا الطرفين (سكان يوتوبيا والآخرون) يشاركون 

فی بناء هذا المربع الأيديولوجی، حيث يسعی كل منهما إلی تقديم صورة إيجابية عن ذاته 

وتشــويه صورة الآخر؛ وهو ما يعكس تبادلاً للصور النمطية وترسيخاً مزدوجاً للشقاق 

الطبقی. يخلص البحث إلی أن اللغة فی يوتوبيا ليســت محايدة، بل تُستخدم كأداة للهيمنة 

الرمزية، إذ تساهم فی نزع الإنسانية عن "الآخر" وإضفاء الشرعية علی ممارسات العنف 

فی عالمها الديســتوبی. ويكشف الكاتب من خلال الخطاب بين الطبقات عن بنی العنف 

الرمزی فی المجتمعات المعاصرة، ويجعل من اللغة مرآة تعكس الظلم الطبقی والسياسی.

الكلمات الدليلية: يوتوبيا، أحمد خالد توفيق، التحليل النقدی للخطاب، تيون فان دايك، 

السلطة، الأيديولوجيا.

٭. حاصل علی شهادة الدكتوراه فی اللغة العربية وآدابها، قسم اللغة العربية وآدابها، جامعة طهران، 
jaber.emamzadeh@ut.ac.irطهران، إيران

٭٭. أستاذ فی قسم اللغة العربية وآدابها بجامعة طهران، طهران، إيران

تاريخ القبول: ١٤٤٧/٠١/٢٠ق تاريخ الاستلام: ١٤٤٦/١٢/١٩ق 

إضاءات نقدية (مقالة محکمة)
السنة الرابعة عشرة ـ العدد الخامس والخمسون ـ خريف ١٤٠٣ش/ أيلول ٢٠٢٤م

https://doi.org/10.82401/roc.2024.1207771

صص ١٣١ ـ ١٠٩



١١٠ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٥، خريف ١٤٠٣ش

المقدمة

تعد رواية يوتوبيا للكاتب المصری الراحل أحمــد خالد توفيق(٢٠١٨-١٩٦٢م)، 

علامة بارزة فی أدب الديستوبيا العربی المعاصر، وقد حظيت باهتمام نقدی وجماهيری 

واســع نظرا لتصويرها الجریء والمقلق لمستقبل ممكن. تقدم الرواية صورة قاتمة لمجتمع 

منقســم إلی طبقتين منفصلتين تماما: يوتوبيا، المدينة الفاحشــة الثراء والمعزولة خلف 

أسوار وحراسات مشددة، والتی يعيش سكانها حياة مترفة وفارغة تصل إلی حد الملل 

القاتل والبحث عن أی شــكل من أشكال الإثارة حتی لو كانت وحشية؛ وفی المقابل، 

"العالم الخارجی" أو "الأغيار"، حيث يعيش المهمشون فی فقر مدقع وظروف لا إنسانية، 

محرومين من أبســط مقومات الحياة. تستكشف الرواية بعمق إشكاليات محورية تتمثل 

فی التفاوت الطبقی الصارخ، والعزلة الاجتماعية والنفســية، والآثار المدمرة لتجريد 

الإنسان من إنسانيته، ســواء كان ذلك تجريدا للآخر المضطهد أو تآكلا لإنسانية الفئة 

المهيمنة ذاتها.

فــی ظل هذا العالم المتشــظی، يبرز دور اللغة والخطاب كأداة فعالة فی تشــكيل 

التصورات وترسيخ الهيمنة. ومن هنا، ينطلق التساؤل الرئيسی لهذا البحث: كيف يسهم 

الخطــاب فی رواية يوتوبيــا فی بناء علاقات القوة غــير المتكافئة والأيديولوجيات 

المهيمنة، وفی تعزيزها وإضفاء الشرعية عليها؟

تسعی هذه الدراسة إلی الإجابة علی هذا التساؤل المحوری من خلال تطبيق أدوات 

التحليل النقدی للخطاب، وبالأخص الإطار النظری الذی قدمه تيون فان دايك. يهدف 

هذا البحث إلی كشــف الآليات اللغوية والسردية التی من خلالها يتم تشكيل الواقع 

الاجتماعی، وتبرير الهيمنة، وتطبيع الظلم فی عالم الرواية. ســنركز علی كيفية توظيف 

استراتيجيات تمثيل "الذات" الإيجابية (ســكان يوتوبيا) و"الآخر" السلبية (الأغيار)، 

وتحليــل البنی الأيديولوجية العميقة التی تغذی هذا الاســتقطاب الحاد وتحافظ علی 

استمراريته، مما يجعل من الخطاب أداة رئيسية للسيطرة الاجتماعية وإنتاج اللامساواة 

فی هذا العالم الديستوبی.



تحليل الخطاب النقدی لرواية "يوتوبيا" لأحمد خالد توفيق فی ضوء نظرية تيون فان دايك / ١١١

الدراسات السابقة

تعد نظريات تيون فان دايك، وخاصة نموذجه للمربع الأيديولوجی وتحليله لكيفية 

بناء "الذات" و"الآخــر" فی الخطاب، من الأدوات المنهجية الأساســية فی التحليل 

النقدی للخطاب. وقد طبقت هذه النظريات علی نطاق واسع فی تحليل أنواع مختلفة من 

الخطابات، بما فی ذلك الخطاب السياسی، والإعلامی، والاجتماعی، لكشف علاقات 

القوة الكامنة وآليات الهيمنة الأيديولوجية. علی ســبيل المثال، اســتخدمت دراسات 

 Discourse" عديدة مثل دراسة فان دايك نفسه حول الخطاب العنصری فی الصحافة

and Racism in Spain and Latin America" إطاره النظری لتحليل كيفية مساهمة 

اللغة فی إنتاج التمييز وإعادة إنتاجه، وتبرير اللامســاواة الاجتماعية. كما تم تطبيق 

منهجه علی نصوص أدبية لكشف الأبعاد الأيديولوجية المضمنة فيها.

أمــا رواية يوتوبيا لأحمد خالد توفيق فقد حظيــت باهتمام من قبل الباحثين، وإن 

كانت الدراســات التی تناولتها بالتحليل الخطابی النقــدی، وتحديدا من منظور تيون 

فان دايك، لا تزال محدودة. من بين الدراســات التی تناولت الرواية من زاوية مختلفة، 

نجــد مقالا بعنوان «أدب الخيــال العلمی الاجتماعی فی روايــة يوتوبيا لأحمد خالد 

توفيق» (٢٠٢٣م) للباحثين فرهنگ مفاخری وعبد االله حسينی، والتی نشرت فی مجلة 

الجمعيــة الإيرانية للغة العربية وآدابها. يقدم البحث تحليلا استشــرافيا لرواية يوتوبيا 

بنــاء علی المنهج الوصفی التحليلی وبالاعتمــاد علی آراء المتخصصين فی مجال أدب 

الخيال العلمی الاجتماعی، حيــث تظهر سمات هذا الفرع الأدبی بوضوح فی الرواية. 

وخلصت الدراسة إلی أن الكاتب قد خلق ثنائية من المدينة الفاضلة (اليوتوبيا) والمدينة 

الفاسدة (الديستوبيا) وعمل علی تطويرها عبر الرواية ليكشف من خلالها عن الجروح 

الاجتماعية. 

و تناولت دراسة محمود محمد السعيد أبو زهرة (٢٠٢٠م) بعنوان «ملامح الديستوبيا 

فی روايــة يوتوبيا للكاتب أحمد خالد توفيق» تحليل الرواية من منظور الديســتوبيا، 

مركزة علی الخراب النفســی والمادی فی المجتمع المصــری كما يصوره الكاتب. وقد 

استعرضت الدراسة مستويات الديستوبيا فی الرواية، مثل الخراب النفسی والتحول فی 



١١٢ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٥، خريف ١٤٠٣ش

العلاقات الأسرية، والخراب المادی مثل الفقر وانتشار المخدرات والقتل.

كما تناولت دراسة منتصر نبيه محمد صديق (٢٠٢١م) بعنوان «رؤية الواقع وأثرها 

علی بناء الشــخصية فی رواية يوتوبيا لأحمد خالد توفيق» تأثير رؤية الكاتب للواقع 

علی تشــكيل الشخصيات الروائية، محللة الثنائيات الضدية المرتبطة بالشخصية داخل 

الرواية. وقد اســتعرضت الدراسة الأساليب التی اعتمدها الكاتب فی بناء شخصياته، 

مثل الوصف الاجتماعی والنفسی والمادی.

وفی دراسة ناهد عصام محمد (٢٠٢٣م) بعنوان «الإطار الزمانی\المكانی فی رواية 

يوتوبيا» تم تحليل الإطار الزمانی والمكانی للرواية باستخدام مفاهيم ميخائيل باختين 

ويوری لوتمان، مظهرة كيف يسهم الفضاء الزمنی والمكانی فی تشكيل المعنی الاجتماعی 

والسياسی للرواية.

علی الرغم من الدراسات المتعددة التی تناولت رواية يوتوبيا من زوايا مختلفة، إلا 

أن تطبيق نظرية تيون فان دايك فی تحليل الخطاب النقدی لهذه الرواية يعد أمرا جديدا 

ومهما. فمن خلال استخدام "المربع الأيديولوجی" لفان دايك، يمكن الكشف عن كيفية 

تمثيل الخطاب الروائی للســلطة والهيمنة، وكيفية تشكيل الهوية الجماعية والفردية فی 

سياق اجتماعی متدهور. هذا التحليل يسهم فی فهم أعمق للبنية الأيديولوجية للرواية 

ويقدم إضافة نوعية فی مجال الدراسات الأدبية والنقدية.

الإطار النظری

(CDA) المبادئ العامة للتحليل النقدی للخطاب

التركيز علی القضايا الاجتماعية: التحليل النقدی للخطاب لا ينطلق من اللغة لذاتها، 

بل من المشكلات الاجتماعية الملموسة كالظلم واللامساواة. يری أن الحياة الاجتماعية 

شبكة من الممارسات المترابطة (كالتعليم أو الإعلام)، والخطاب جزء أساسی منها. يظهر 

الخطاب كجزء من النشاط الاجتماعی، وفی تمثيل الفاعلين للممارسات، وفی تشكيل 

الهويات (كهوية القائد السياسی). (بن غالی، ٢٠٢٤م: ٢٤٥)

العلاقة بالســلطة: يهتم التحليل بكيفية ممارسة السلطة، خاصة إساءة استخدامها، 



تحليل الخطاب النقدی لرواية "يوتوبيا" لأحمد خالد توفيق فی ضوء نظرية تيون فان دايك / ١١٣

وآليات الهيمنة التی تفرضها جماعة علی أخری. مهمته الأساسية هی كشف كيف يساء 

استخدام الســلطة أو تعاد إنتاجها وتشرعن عبر الخطاب من قبل الجماعات المهيمنة. 

تعرف السلطة الاجتماعية بأنها سيطرة فئة علی أفعال أو عقول فئة أخری، مما يحد من 

حريتها أو يؤثر فی معارفها. أما الهيمنة فهی ممارســة غير شرعية لهذه السلطة لمصالح 

خاصة، وغالبا ما تؤدی للامساواة الاجتماعية. (الزناتی، ٢٠٢٤م: ٣٦)

اللامساواة: تعد اللامســاواة محورا رئيسيا، حيث يسعی التحليل النقدی للخطاب 

لفهم كيفية بنائها وإعادة إنتاجها خطابيا. نظرا لأن خطابات كثيرة تمارس التمييز والهيمنة 

ضد فئات معينة، رأی الدارسون أن تغيير الخطاب قد يساهم فی تغيير المجتمع. ولذلك، 

يهدف التحليل إلی إنتاج خطابات تضعف من هذه اللامساواة أو علی الأقل تخلو منها، 

مما دفع للاهتمام بما يسمی "بلاغة الجمهور". (سامح، ٢٠١٧م: ١١٥)

الهدف الكشــفی: الهدف من التحليل النقــدی للخطاب ليس مجرد الوصف، بل هو 

"كشــف" علاقات القوة غير المتكافئة وآليات الســلطة والهيمنة المخفية أو المبررة فی 

الخطاب. إن كشف آليات اشــتغال العنف الرمزی، المتجذر فی علاقات القوة، يكشف 

أوهام المجتمع وممارساته التی تبدو طبيعية. ومع ذلك، يری البعض أن هذا التركيز علی 

آليات الهيمنة والتعســف، كما فی أعمال بورديو، قد يوحی بحتمية الوضع ويغلق الباب 

أمام إمكانيات التغيير. (العلی، ٢٠٢٢م: ١٠٣)

الأداة: تحليل اللغة والخطاب: الوســيلة لتحقيق هذا الهدف الكشــفی هی التحليل 

الدقيــق "للغة والخطاب". يدرس التحليل النقدی كيف أن اســتعمال اللغة يعيد إنتاج 

رؤی وقيم وطرق أصحاب القوة والنفوذ، والتی قد لا ينتبه إليها الأقل نفوذا. يركز علی 

العلاقة بين اللغة، والقوة/النفوذ، والأيديولوجيا (وهی تمثيل لجوانب من الحياة تســهم 

فی تأسيس علاقات السيطرة واللامساواة). ويسعی التحليل، باستخدام أدوات لغوية، 

إلی إلقاء الضوء علی كيف يســهم استعمال اللغة فی السيطرة علی جماعات اجتماعية 

معينة وفی سوء تمثيلها، ولا يقتصر ذلك علی الممارسات السياسية بل يمتد للممارسات 

التعليمية وغيرها. (الشويرخ، ٢٠٢٣م: ٤٤٠)



١١٤ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٥، خريف ١٤٠٣ش

مثلث فان دايك: الخطاب-الإدراك-المجتمع

يقدم فان دايك نموذجا يوضح العلاقات المتداخلــة بين الأيديولوجيا، والمجتمع، 

والإدراك (العمليات المعرفية كالذاكرة)، والخطاب. فالتفاعل الاجتماعی ضمن الهياكل 

المجتمعيــة يتجلی كخطاب يدرك عبر هذا النظام المعرفی. ولهذا، يهتم التحليل الثقافی 

للخطاب بـ"العقد الخطابية"، وهی النصوص المركزية الحاكمة والمؤثرة، بغض النظر عن 

عدد النصوص المحللة. (محمد، ٢٠٢٣م: ١١٢)

يعتبر فان دايك، وفقا لهذا الطرح، الباحث الذی ســعی لدمج النظريات الإدراكية 

باللغويــات والنظريات الاجتماعية. تقترح نظريتــه، المعروفة بـ"النظرية الاجتماعية/

الإدراكية لدراســات الخطاب النقدی"، نموذجا ثلاثی المســتويات يربط بين الخطاب 

والإدراك والمجتمع. يوظف فی هذا النموذج "الأطر الإدراكية" كطبقة وســطی تتوسط 

بين البنی اللغوية للخطــاب (كالاختيارات الدلالية والاســتراتيجيات البلاغية) فی 

المستوی الأدنی، والبنی المجتمعية (كالعرق والجنس) فی المستوی الأعلی، مع العلم أن 

هذه المســتويات هی مجازات تحليلية فی نظره. وبالتالی، فإن التحليل النقدی للخطاب 

هو تحليل إدراكی واجتماعی وسياســی فی آن واحد، ويعد هذا الترابط بين الخطاب 

والتفاعــل من جهة، والبنی الاجتماعية من جهة أخــری، إحدی أبرز خصائصه. وقد 

ركزت نســبة كبيرة من أبحاث فان دايك علی قضايا التنميط (أی إعادة إنتاج التحيز 

العرقی)، وإســاءة استخدام السلطة من قبل النخب، والمقاومة التی تبديها المجموعات 

المهيمن عليها. (الشويرخ، ٢٠٢٣م: ٤٤٥)

يری فان دايك أن الخطاب هو حدث تواصلی يظهر تنوعات المعنی، ويشــدد علی 

أهمية لســانيات النص واللسانيات الإدراكية ضمن ما يســميه "المذهب الاجتماعی 

الإدراكی". يستكشف هذا المذهب العلاقة بين الظواهر الإدراكية وبنی الخطاب والبنی 

الاجتماعية، ليشــكل بذلك نموذجه الثلاثی الشهير: الخطاب-الإدراك-المجتمع. ومن 

القضايا الأساســية لديه أن العلاقة بين الخطاب وسياقه جوهرية فی التحليل النقدی 

للخطاب. يفضل فان دايك استخدام مصطلح "دراسات الخطاب النقدی" (CDS) بدلا 

مــن تحليل الخطاب النقدی (CDA)، حيث يــری أن (CDS) تجمع بين طرق وأفكار 



تحليل الخطاب النقدی لرواية "يوتوبيا" لأحمد خالد توفيق فی ضوء نظرية تيون فان دايك / ١١٥

متعددة من علم النفس، واللســانيات النقدية، والعلوم الاجتماعية والإنســانية، فهی 

ليســت مجرد طريقة تحليلية واحدة. ومن المهم الإشــارة إلی أن هذا المذهب لا يقتصر 

علی الجوانب الاجتماعية والإدراكية فحســب، بل يسعی أيضا لتقصی التمثيل الذهنی 

لمستخدمی الخطاب، وعمليات إنتاج الخطاب واستيعابه، بالإضافة إلی الأيديولوجيات 

الســائدة فی المجتمع. لاحقا، ركز فان دايك بشــكل متزايد علی كيفية إعادة إنتاج 

اللامساواة الاجتماعية وإساءة استخدام الســلطة والنفوذ، وبصفة خاصة علی إعادة 

إنتاج "العرقية" من قبل من أسماهم "النخب الرمزية" (كالسياسيين والإعلاميين والعلماء 

والكتاب)، وذلك فی وســائل الإعلام المطبوعة، ســاعيا بذلك إلی ردم الفجوة بين 

المجتمع والخطاب. (الشويرخ، ٢٠٢٥م: ٢١٨)

مفاهيم فان دايك الأساسية

الســلطة (Power): يعرف فان دايك الســلطة بأنها ليســت مجرد أداة للقمع، بل 

هی ســيطرة علی أفعال وعقول جماعة أخری، ويتم ذلك بشــكل خاص عبر التحكم 

فی الخطاب العام. يوضح أن الأيديولوجيات غالبا ما تشــكل لإضفاء الشرعية علی 

ســيطرة طبقة حاكمة أو نخب. فإذا كانت السلطة تعنی قدرة مجموعة علی التحكم فی 

أفعــال مجموعة أخری، فإن وظيفة الأيديولوجيات فی هــذا التحكم هی تمثيل جانبه 

الذهنی؛ أی أنها توفر المبادئ التی تبرر ممارســات المجموعة المســيطرة (كالتمييز)، 

وتسوغ استغلال الســلطة، وتضفی عليه الشرعية، وتسهل قبوله من المجموعة المسيطر 

عليها. بعبارة أخری، الأيديولوجيات هی وســيلة وغاية لممارسات المجموعة، وهدفها 

إعادة إنتاج المجموعة وسلطتها (أو تحدی سلطة مجموعات أخری). ويستخدم مصطلح 

"الأيديولوجيات المسيطرة" للإشارة إلی تلك التی توظفها المجموعات المهيمنة لإعادة 

إنتاج سيطرتها أو إضفاء الشرعية عليها. (فان دايك، ٢٠٢٣م: ٣٧)

الأيديولوجيا (Ideology): هی الأنظمة الأساسية للمعتقدات الاجتماعية التی تنظم 

كيفية فهم الجماعات للعالم الاجتماعی (الإدراك الاجتماعی)، وتستخدم لتبرير الأفعال 

والعلاقات الاجتماعية، وخاصة العلاقات غــير المتكافئة. يری فان دايك أن إحدی 



١١٦ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٥، خريف ١٤٠٣ش

الوظائف الأساســية للأيديولوجيا هی ضمان شرعية السلطة وتحقيق الهيمنة لأفكارها 

الحاكمة عبر إقناع المتلقين بها. لذلك، يهتم الباحث فی التحليل النقدی للخطاب بكيفية 

تأثير هذه الأيديولوجيا أو دعم توجهاتها من خلال دراســة نصوص الخطاب، بهدف 

فهم علاقات السلطة بين الأطراف (المرسل والمستقبل)، وكذلك فهم الأهداف السياسية 

التی يســعی المخاطب لتحقيقها عبر اســتخدام الخطاب. (الســاوی، ٢٠١٣م: ٢٣٩)

تمثيل الذات والآخر (Self and Other Representation): يشــير هذا المفهوم 

إلی الاســتراتيجيات الخطابية المســتخدمة لتقديم صورة إيجابية عن "نحن" (الجماعة 

 .(Out-group/الجماعــة الخارجية) "وصورة ســلبية عن "هم (In-group/الداخلية

هناك اســتراتيجيات دلالية (معنوية) قليلة تســود فی النقاشات حول الآخرين، إلی 

جانب التعبير عن تصورات مســتقطبة وتقســيم الناس إلی "نحن" و"هم". هذا يوحی 

بأن التصورات الاجتماعية الكامنة عــن الجماعات (مثل المواقف والأيديولوجيات) 

هی التــی تتحكم فی الحديث والنصــوص المتعلقة بالمهاجريــن أو اللاجئين، وليس 

بالضرورة نماذج لأحداث فردية (إلا إذا اســتخدمت كأمثلة توضيحية). يمكن أن ينطبق 

هذا الاســتقطاب أيضا علی تصنيفات فرعية للجماعات الخارجية، مثل تقسيمهم إلی 

"جيدين" و"سيئين" أو "أصدقاء" و"أعداء". يمتاز الحديث داخل الجماعة الواحدة، سواء 

كان مصحوبــا بانتقاص للجماعات الخارجية أم لا، باســتراتيجية عامة أخری، وهی 

"تفضيل الجماعة الداخلية" أو "التقديم الإيجابی للذات". يتخذ ذلك شــكلا فرديا أو 

جماعيا، حيث يؤكد المتكلم علی الخصائص الإيجابية لمجموعته (كحزبه أو بلده). يتجلی 

هذا التقديم الإيجابی للذات فی ســياق النقاشات حول الهجرة، علی سبيل المثال، من 

خلال تأكيد التسامح، أو الضيافة، أو عدم التحيز، أو التعاطف، أو دعم حقوق الإنسان. 

ويعد التقديم الإيجابی للذات ذا طبيعة أيديولوجية فی الأساس، لأنه مبنی علی الصورة 

الذاتية الإيجابية التی تحدد أيديولوجيا المجموعة. (فان دايك، ٢٠٢٣م: ١١٢)

المربع الأيديولوجی

يعتبر المربع الأيديولوجی (Ideological Square) الذی قدمه تيون فان دايك أحد 



تحليل الخطاب النقدی لرواية "يوتوبيا" لأحمد خالد توفيق فی ضوء نظرية تيون فان دايك / ١١٧

النماذج التحليلية المؤثرة والمســتخدمة علی نطاق واسع فی التحليل النقدی للخطاب. 

يركز هذا النموذج بشــكل خاص علی تحليل كيفية التمثيــل الأيديولوجی لمجموعة 

"نحــن" المجموعة الداخلية مقابل مجموعة "هم" المجموعة الخارجية فی الخطاب. يقوم 

النموذج علی اســتراتيجية كلية تعرف بـ "الاستقطاب" (Polarization) والتی تتضمن 

أربع حركات أساسية:

(Emphasize our good sides) "التأكيد علی الجوانب الإيجابية لـ "نحن

(Emphasize their bad sides) "التأكيد علی الجوانب السلبية لـ "هم

(De-emphasize our bad sides) "التقليل من أهمية الجوانب السلبية لـ "نحن

(De-emphasize their good sides) "التقليل من أهمية الجوانب الإيجابية لـ "هم

يهدف استخدام هذه الاســتراتيجيات الخطابية إلی بناء صورة إيجابية للمجموعة 

الداخلية، وفی الوقت نفســه، خلق أو تعزيز صورة سلبية للمجموعة الخارجية. وهذا 

بدوره يســاهم فی تبرير الأفعال، والحفاظ علی التماســك الجماعی، وإعادة إنتاج 

(Jawad, 2023, p. 1064) .الأيديولوجيات السائدة وعلاقات القوة غير المتكافئة

بنی الخطاب

البنی الكــبری (Macrostructures): وهی الموضوعات والمواضيع العامة. يری 

فان دايك أن «الأبنية الكبری للنصوص دلالية؛ فهی تصور الترابط ومعنی النص الذی 

يستقر علی مســتوی أعلی من مستوی القضايا الفردية، وبذلك يمكن أن يشكل تتابعا 

كليا أو جزئيا لعدد من القضايا ذات وحدة دلالية علی مستوی أكثر عمومية» ويقصد بها 

فان دايك المعنی الإجمالی للنص / الخطاب؛ يقول: «المفهوم النظری الذی سنســتعمله 

لوصف هذا المعنی الإجمالی، أی موضوع أو تيمة النص، ما هو إلا مفهوم البنية الكبری 

"الدلالية"، كما هو الشــأن بالنســبة لأی بنية دلالية، فإن البنية الكبری تتركب أيضا 

من قضايا تهتم بنفس الوقائع فی مســتوی عال أو أكثر تجريدا أو أكثر عمومية أو أكثر 

إجمالا.» ( أعرضی، ٢٠٢٥م: ٣٦١)

البنــی الصغری (Microstructures): يكمن جوهر التأويل فی تفكيك الخطاب 



١١٨ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٥، خريف ١٤٠٣ش

إلی قضايا جزئية وترتيبها ترتيبا سلميا، وذلك قصد بناء دلالة القضايا المشكلة له، ومن 

ثمة تخطی هذا المستوی لإقامة البنية العامة للمحتوی. فی هذا الإطار يدرج فان دايك 

مفهوم البنية الصغری أوما يسمی ب "أساس النص" ويتحدد فی كونه عبارة عن لائحة 

مــن القضايا المبنينة التی تمثل المعنی المحلی للنص، حيــث تنتظم كل قضية فی محمول 

وعدد من الموضوعات. (العربی، ٢٠١٩م: ٥٩)

تحليل الخطاب فی رواية يوتوبيا باستخدام نظرية فان دايك

مثلث فان دايك: الخطاب – المعرفة – المجتمع

تقــوم نظرية فان دايك علی مثلث ثلاثی الأبعاد يتكــون من: الخطاب، والمعرفة، 

والمجتمع. وفی رواية يوتوبيا، يتجلی هذا المثلث بشكل صارخ من خلال البنية الخطابية 

التی تعكس تمثيلات السلطة والتمييز الطبقی والاحتقار الاجتماعی بين طبقتين رئيسيتين: 

اليوتوبيين الذين يمثلون الصفوة الثرية، والأغيار الذين يمثلون الفقراء والمنسيين.

الخطــاب: يتجلی الخطاب فــی بنية النص الروائی التی يقدم فيها الســارد رؤيته 

الذاتية المتعالية علی الآخر. يعبر الســارد (الذی ينتمی إلی يوتوبيا) بلغة نرجســية 

وفوقية عن الواقع من منظوره، مما يرســخ خطابا إقصائيا قوامه التمركز حول الذات، 

وتشيیء الآخر، وتحويله إلی مجرد أداة للمتعة أو العنف أو التجربة العابرة. فمثلا، حين 

يتحدث عن الأغيار يقول: «ما أقبح منظره!.. كل عالمه تلخص فی هذه الشــطيرة التی 

فی يدی، ولم يعد يعرف أی شــیء عما يدور حوله» (توفيق، ٢٠١٤م؛ ٢٢)، مما يعكس 

تحقيرا واضحا وتجريدا للآخر من كينونته الإنسانية.

ويتكرر الخطاب النرجســی عند وصفه ليومياته فی يوتوبيا، حيث يقول: «أصحو.. 

أضاجع الخادمــة.. أقیء.. أضحك.. أرقــص.. ألبس.. أدس إصبعــی.. أری النيران 

الخضر..» (ص: ١٢و١١٦)، وهو وصف ينزع عن ذاته أی عمق إنسانی، ويحول الوجود 

إلی استعراض حســی عدمی، مقابل تحويل الآخر إلی موضوع للمراقبة أو الصيد أو 

الازدراء.

المعرفــة: يظهر النص أن المعرفة متحيزة وفقا للانتماء الطبقی. اليوتوبيون لا يعرفون 



تحليل الخطاب النقدی لرواية "يوتوبيا" لأحمد خالد توفيق فی ضوء نظرية تيون فان دايك / ١١٩

عن الأغيار ســوی ما يرغبون فی تصديقه عنهم: أنهــم وحوش، قذرون، بلا عقل ولا 

أخلاق. يتجلی ذلك فی قول السارد: «بشكل ما، يستحق الفقراء كل ما هم فيه.. إنهم 

أقــل ذكاء من آبائنا.. إنهم ضعيفو الإرادة خاملــو الحركة.» (ص: ١١٩) هذه المعرفة 

ليســت مســتندة إلی احتكاك حقيقی، بل إلی خطاب مكرر داخلی يغذی الانفصال. 

بالمقابل، الأغيار – ممثلين فی شــخصية جابر – يمتلكون معرفة واقعية بالواقع المتشظی 

خارج الأسوار. جابر يعلم خبايا الأرض، ويعی حقائق الحياة القاسية، ويستطيع فضح 

زيــف رفاهية يوتوبيا، كما نقرأ فی قوله: «لكنی بالفعل لا أريد دما.. لا أريد قتلی..هذه 

هی النقطة التی تحدد كل شــیء.. الدليل الوحيد الذی يخبرنی أننی ما زلت آدميا ولم 

أتحول إلی ضبع، أننی فی هذا أتفوق عليهما..» (ص: ٧٨)، مما يكشــف وعيا أخلاقيا 

مضادا.

المجتمع: المجتمع فی يوتوبيا مجتمع منقســم علی نحو قطبی متطرف؛ الجدار الفاصل 

بين الطرفين لا يمثل فقط حدودا فيزيائية، بل هو حاجز أيديولوجی معرفی ثقافی يرسخ 

عبر خطاب يتكرر داخل الرواية بأشــكال متعددة: إعلام، تعليم، دين، سرد شخصی، 

وأســاطير حياة الصفوة. من الأمثلة البارزة علی هذا الانقســام حديث السارد عن 

بوابات يوتوبيا والأســلاك المكهربة والدوريات، حيث يقول: «ليس من الســهل أن 

تتســلل لعالم الفقراء بالخارج.. العسر كل العسر أن تستطيع المرور من بوابة الحراسة 

المحكمــة حول يوتوبيا.. إن الفقراء وأبناء الأكابر يبدون متشــابهين عندما تراهم فی 

الظلام من طائرة.. طلقات فی الظلام.. جثثا هامدة وحادثا مؤسفا.. .» (ص: ١٩) كذلك، 

تكشف الرواية عن صورة دينية مشوهة تؤدی دور التبرير الطبقی، كما فی وصفه لحج 

الآباء المتدينين باعتباره وسيلة للتطهر من الدماء التی سفكت لبناء رفاهيتهم: «منطقة 

دور العبادة التی بها أكثر من مســجد وكنيسة ومعبد يهودی.. أعتقد أن سبب تشبث 

الكبار بذلك هو خشــيتهم من أن يفقدوا كل شــیء فی لحظة.. أن يضيع التميز.. أن 

يجدوا أنفسهم فی الخارج.. هناك سبب آخر مهم فی رأيی، هو ولع الكبار بأن يجمعوا 

بين طابعی الثراء والورع..الثراء والورع ثنائی محفور  كما يبدو  فی عقول جيل الآباء 

المصريين منذ دهور.» (ص: ٨)



١٢٠ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٥، خريف ١٤٠٣ش

هكــذا، تخلق الرواية مجتمعا لا يكتفی بالتمييز الطبقــی بل يعيد إنتاجه عبر أنظمة 

رمزية تشعر الطبقة العليا بأنها الأصل، وأن الآخر ناتج خلل ينبغی محوه أو تهميشه أو 

استخدامه كمجرد وسيلة لبلوغ المزيد من اللذة أو التسلية.

تطبيق المربع الأيديولوجی علی الرواية

التقديم الإيجابی للذات

يقدم ســكان يوتوبيا أنفســهم كصفوة متحضرة، عصرية، تملك التكنولوجيا والمال 

والجمال. يســتخدمون لغة تميزية تضعهم فی منزلة أعلی من بقية البشر، ويشعرون أنهم 

يستحقون كل ما ينعمون به، بل وينظرون للآخرين كعالة علی هذا التقدم. يقول السارد: 

«أعرف أننی أســتطيع قهر جابر لو هاجمنا.. لن ينتصر الفقر والشحوب وسوء التغذية 

علی الثراء والرياضة منذ الصغر.» (ص: ١٠٧)

ويتفاخر كذلك بتفاصيل حياته المترفة: «عاشــرت كل فتاة راقت لی، وجربت كل 

 ..LSD أنــواع المخدرات.. كنت قد بدأت تجاربی بالماريجوانا.. إكســتازی.. وجربت

جربت عقاقير كثيرة جدا.. ولكن مشــكلة المخدرات هــی أنها تفقد إثارتها ما دامت 

متاحة.. من حقی أن أتعاطی أی شــیء بأی كمية وبــأی ثمن..» (ص: ٥) كما يتفاخر 

بأســلوبه الجنسی العدوانی كدليل علی القوة والهيمنة، فيقول: «من الطريف أن تلاحظ 

كيف يجعل الملل سلوكك الجنسی عدوانيا ساديا.. لو كنت تعرف طريقة أخری يمارس 

بها المرء حياته، فلسوف يســعدنی أن تقولها..» (ص: ٦)  هذا التقديم الذاتی الإيجابی 

يرسخ صورة اليوتوبی كمتحكم فی العالم ومصيره، لا تحده قوانين أو أخلاق.

التقديم السلبی للآخر

يصور الراوی اليوتوباوی الأغيار ككائنات دونية، أشبه بالحيوانات، ويختزلون فی 

صفات القذارة، التخلف، العنف، والشهوة البدائية، فيقول فی وصفه لصفية(أخت جابر) 

«ثمة شــیء حيوانی غريب فی تلك اللمســة لم أرها من قبل إلا مع قرد مد يده ذات 

مرة يتحســس أناملی فی وجل وفضول عندما كنت فی حديقة حيواننا. هبت جرمينال 

منتفضة وأبعدت رأسها قليلا.. وثبت(صفية) للخلف مترا بطريقة زادتنی اقتناعا بنظرية 



تحليل الخطاب النقدی لرواية "يوتوبيا" لأحمد خالد توفيق فی ضوء نظرية تيون فان دايك / ١٢١

القرد تلك.. هذه حركات غير بشــرية.. هذه حركات تمت بصلة لانعكاســات حيوانية 

متوارثة ولا دخل للعقل فيها..» (ص: ٦٤)  

وفی مشــهد آخر يصف العمال قائلا: «لا أحد يعيش هنا من دون عمل.. عمل قذر.. 

عمل حرام.. عمل غير قانونی..» (ص: ٨٦)  أما النســاء، فغالبا ما يتم وصفهن بوصف 

مهين، كما حدث فی حديث إحدی النســاء عن الاغتصاب، حيث يقدم بشكل ساخر 

وكأنه من طقوس الحياة اليومية فی عالم الأغيار: «يمكن لهذه الفتاة أن تجلب لك الكثير 

مــن المال بدلا من أن تكون عبئا عليك. الصنف شــحيح والموجود ردیء.. أنت تری 

وجه سمية البشع الذی يذكرك بالأبالسة.. هذه الفتاة ستكون مكسبا لنا.» (ص: ٩٣)  

التخفيف من التقديم السلبی للذات

رغم الفوقية التی تسود الخطاب، تظهر لحظات يعبر فيها السارد عن نوع من الحيرة 

أو التأمل فی قســوة العالم الذی ينتمی إليه. لكنه لا يذهب إلی حد النقد الجذری، بل 

يبرر القســوة بالملل أو غياب المعنی: «ماذا بوسعك أن تفعل فی هذه الجنة الصناعية؟ 

تنام.. تتعاطی المخدرات.. تأكل حتی يزهق الطعام أنفاســك..» بل ويقول: «ربما كنت 

ملــولا.. هذا ليس ذنبی كذلــك» (ص: ٦)، ليجعل من الوضــع القائم قدرا أكثر منه 

اختيارا.

التخفيف من التقديم الإيجابی للآخر

تقلل الرواية من قيمة الجوانب الإنسانية لدی الأغيار عبر تقليص مساحة أصواتهم، 

ما عدا شــخصية جابر، الذی يعامل كاستثناء. حتی حينما يظهر ذكاء أو شجاعة، يتم 

التشــكيك ضمنيا فی دوافعه، أو يقدم كحالة نادرة بين الأغيار: «إنه أحمق وعليه أن 

يدفــع الثمن.. أنا لن أقــوم بكل هذه المغامرة وأعود من دون تــذكار... كنت أحكی 

لهم عن جابر الأحمق.. جابر الســاذج الذی لم يســتطع أن يفهم قواعد اللعبة..» (ص: 

١١١و١١٣) و رغم أن جابر أنقذهما أكثر من مرة، فإن خطاب الريبة يظل حاضرا: «لم 

يفعل جابر شيئا طيلة هذا النهار.. لما سألته عما ينوی عمله بنا قال فی غموض: انتظرا 

حتی الوقت المناسب.. لماذا لم تتخلص منا؟» (ص: ٦٧)



١٢٢ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٥، خريف ١٤٠٣ش

وحتی عند الحديث عن الأحياء العشوائية، فإن الرواية تغلب عليها صور الانحطاط 

والفوضی، ولا تمنح الشخصيات الأخری مساحة كافية لتقديم ذاتها: «كنا نمشی وسط 

الجموع ذاهلين.. هناك قفص خشبی عليه أكوام من جلود الدجاج بشعة المنظر.. أكوام 

من الثياب المتســخة المستعملة تباع بمائة جنيه للقطعة.. نتوغل بين مجموعة من العشش 

الصفيح، أو المصنوعة من البامبو وبقايا الأخشاب.. الأرض مبتلة تغوص فيها قدماك.. 

مزيج من الوحل وبقايا الغســيل والمجاری الطافحة.. علی أبواب العشش تقف نساء 

قذرات بشــعات المنظر يضحكن لی فی إغراء..» (ص: ٣٠) هذا البناء الخطابی يظهر 

كيف تنتج الرواية – من خلال السارد اليوتوبی – نسقا أيديولوجيا متكاملا يعيد إنتاج 

التمييز من خلال ثنائية «نحن الأفضل» مقابل» هم الأســوأ»، مع مساحة محدودة جدا 

للمراجعة النقدية أو الاعتراف بالآخر كند أو إنسان.

المربع الأيديولوجی المضاد (من منظور "الأغيار" – خاصة جابر)

التأكيد علی الجوانب الإيجابية لـ "نحن" (الأغيار)

يمثل جابر صوت العقل والكرامة والقدرة علی التكيف مع ظروف مهينة، وهو ليس مجرد 

شخصية روائية بل تجسيد لإمكانية النجاة دون امتلاك أی أداة مادية أو دعم مؤسسی. إنه 

يفكر ويخطط وينقذ ويقدم الحماية للجميع حتی لو كان مواطنا يوتوباويا: «لا شكر علی 

واجب.. أكره القتل علی الجانبين، برغم أنكما جئتما طبعا للفوز بتذكار فريد!» (ص: ٥٩)

وفــی موقف آخر، يظهر جابر شــجاعة نادرة حين يصر علی أن يرافق الســارد 

وجيرمينال فی رحلتهم المحفوفة بالمخاطر، قائلا: «أنتما فی أمان الآن.. ودا عا.. فقط لا 

تعودا ولا تحاولا صيد واحد آخر منا.. فلن أكون موجو دا المرة القادمة..» (ص: ١١٠) 

هذا المشهد يظهر أن الأغيار يمتلكون أخلاقا عملية وشجاعة تتجاوز عدالة الفرصة إلی 

الحكمة فی تدبير النجاة.

التأكيد علی الجوانب السلبية لـ "هم" (اليوتوبيين)

يری جابر أن اليوتوبيين ليســوا فقط منسلخين عن الواقع، بل هم مخلوقات مشوهة 

أخلاقيا ونفسيا، غير قادرين علی الإحساس بغيرهم. فی تعليق ساخر علی دافع الصيد 



تحليل الخطاب النقدی لرواية "يوتوبيا" لأحمد خالد توفيق فی ضوء نظرية تيون فان دايك / ١٢٣

عندهم يقول: «ينتشر أمثالكم كالضباع بحثا عن فريسة.. بينما العبيد والجواری من عندنا 

يقفون بانتظار تلبية طلباتكم.. كل شیء متاح وللبيع حتی العبيد أنفسهم» (ص: ١٠٧) 

وهذا يشير إلی أن الصيد عندهم ليس بدافع البقاء، بل بدافع المتعة والتفاخر. كما يسخر 

من عجزهم رغم ما يملكون فيفضح خواءهم الداخلی وانحرافهم عن الإنسانية: «أنت هنا 

تأكل من طعامی وتنام تحت سقفی.. نظر لی فی تحد. يتمنی أن يمزقنی لكنه تحت رحمتی 

بالكامل لهذا يصمت.. لو كان يملك شيئا واحدا محترما فهو الذكاء. قال لی: معنا بعض 

المال.. فهل هذا ما تريد؟ قلت فی اشمئزاز: لا أريد شــی ئا من مالك..» (ص: ١٠٧)

التقليل من أهمية الجوانب السلبية لـ "نحن" (الأغيار)

يعترف جابر بوجود عنف وفوضی فی مجتمعه، لكنه يعزو ذلك إلی التاريخ الطويل 

من القهر والتجويع والانفصال عن النظام وحين يعلق علی أخطاء أفراد مجتمعه، يربطها 

دائما بالحرمان: «لاحظ أن ٧٨ ٪ من مرتكبی الاغتصاب عاطلون.. دعك بالطبع من 

ذوبان الطبقة الوســطی التی تلعب فی أی مجتمع دور قضبان الجرافيت فی المفاعلات 

الذريــة.. مجتمع بلا طبقة وســطی هو مجتمع مؤهل للانفجار.. لقد نســف ما تبقی من 

الطبقة الوســطی، وتحول المجتمع إلی قطبين وشــعبين.. وبنفــس منطق قلاع القرون 

الوسطی عندما كان الحكام يقيمون الحفلات الماجنة بينما الطاعون يفتك بمحيط الفقر 

الخارجی.» (ص: ٨٣) فی هذا المقطع يســعی الخطاب إلی تبرير الســلوكيات السلبية 

للجماعة الداخلية وتفســيرها فی إطار أسباب خارجية أو هيكلية، بدلا من مساءلتها 

أخلاقيا أو تحميل أفراد الجماعة مســؤولية مباشرة عنها. فی هذا السياق، يعترف جابر 

بوجــود عنف وجرائم (٧٨٪ من مرتكبی الاغتصــاب عاطلون)، لكنه لا يعرض ذلك 

بوصفــه دليلا علی انحراف أخلاقی أصيل فی مجتمعــه، بل كنتاج حتمی للفقر والبطالة 

والتجويع. بهذه الطريقة، يتم نفی أو تخفيف المســؤولية الأخلاقية الفردية، وتحويلها إلی 

نتيجة منطقية لسياســات التهميش الطبقی التی مارستها النخبة اليوتوبية. ويستمر هذا 

التبرير فی الجملة التالية (دعك بالطبع من ذوبان الطبقة الوســطی..) محاولا أن يقول: 

إن مــا يحدث فی مجتمع الأغيار من عنف أو انحراف ليس نتيجة خلل داخلی فيهم، بل 



١٢٤ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٥، خريف ١٤٠٣ش

انهيار للبنية الكلية للنظام. أما المقارنة بين الوضع المعاصر و«قلاع القرون الوســطی»، 

حيــث كان الحكام يحتفلون بينما الفقــراء يموتون بالطاعون، فتقــدم لتعزيز الخطاب 

الدفاعی للأغيار. إنها محاولة لإعادة بناء صورة إيجابية نسبية لـ"نحن"، رغم الاعتراف 

بالسلوكيات السلبية، وذلك بإسناد تلك السلوكيات إلی السياق لا إلی الفاعل.

التقليل من أهمية الجوانب الإيجابية لـ "هم" (اليوتوبيين)

يتجلی مبدأ التقليل من أهمية الجوانــب الإيجابية لليوتوبيين بوصفه أحد الأضلاع 

الأربعة فی المربع الأيديولوجی لفان دايك، من خلال اســتخدام خطاب الأغيار لنزع 

الشرعية الأخلاقية والاجتماعية عن الطرف المهيمن إذ تقدم صورة اليوتوبيين ككائنات 

تمارس الكذب بســهولة ودون ضمير، وهو ما يعكس نزعــة إلی تجريدهم من أی بعد 

أخلاقی أو إنسانی: «أنا لا أثق بقسمكم لأنكم.. وتكذبون علينا بالسهولة التی يكذب 

بهــا المرء علی خروف.. لا أريد سماع كلمة عن أبيك وحياة أبيك..» (ص: ١٠٣) كما 

يســعی هذا الخطاب إلی تحطيم الصورة الإيجابية التی يرسمها اليوتوبيون عن أنفسهم، 

عبر نزع الصفة الأخلاقيــة، وتحقير الأصل الاجتماعی، ورفــض أی محاولة لإضفاء 

بعد إنســانی عليهم: «أنا أعرف أصل وفصل هذا الرجل.. هؤلاء لم يأتوا من السماء.. 

كلهم جاءوا من أسفل أسفل الطبقات» (ص: ٢٨) فيهدف الخطاب إلی تقويض سردية 

التفوق التی يتبناها اليوتوبيون، وتفكيك وهم الامتياز الوراثی أو الطبقی و نفی الطابع 

النخبوی أو القــدری المفترض فی وجودهم، ومحاولة فضح حقيقة طبقية مدفونة خلف 

الثروة والسلطة. 

فهذه النماذج، توازن بين النقد والتفسير، بين الإدانة والتحليل، ليعطی للأغيار بعدا 

إنسانيا حقيقيا يتجاوز ما يحاول الراوی اليوتوباوی نفيه أو تجاهله.

تحليل بنی الخطاب

البنی الكبری

حبكة الرواية ترتكز علی رحلة تحول تقود الســارد من الاستهلاك العبثی، حيث 

لا قيمة لأی شــیء إلا المتعة والتجربة، إلی المواجهة المباشــرة مع الواقع الذی لطالما 



تحليل الخطاب النقدی لرواية "يوتوبيا" لأحمد خالد توفيق فی ضوء نظرية تيون فان دايك / ١٢٥

تم تجاهله. يتحول الســارد من متفرج ســاخر إلی قاتل، ومن مســتخدم للأغيار إلی 

مطارد ومهدد، وصولا إلی لحظة القتل التی تنهی الرواية، حيث يتجسد أقصی درجات 

الانحطاط الإنسانی.

والبناء السردی ينقسم بوضوح بين رواية من داخل يوتوبيا بصوت السارد الرئيسی، 

الذی يمثل نخبة منفصلة عن العالم، ومن خارجها من خلال جابر، الذی يقدم رؤية واقعية 

ومعرفية للأرض، وبالتالی يمنح القارئ منظورا مضادا للخطاب الرسمی. علی هذا النحو، 

فــإن بنية الرواية تعكس الثنائية البنيوية التی تؤســس لها: الداخل والخارج، النخبة 

والهامش، الجدار وما وراءه.

تعد رواية يوتوبيا تمثيلا نموذجيا لصراع طبقی مركزی يشــكل الهيكل العام للنص، 

وهو الصراع بين طبقة مترفة تملك السلطة والثروة (اليوتوبيون) وطبقة مسحوقة ومهمشة 

(الأغيار). تبنی معظم الأحداث والسرديات فی الرواية حول هذا التوتر الجذری الذی 

لا يعبر عنه فقط من خلال الحبكة أو الشــخصيات، بل من خلال البنية الخطابية العامة 

التی تقســم العالم إلی قطبين متناقضين تماما، يتسم كل منهما بمنظومة قيم ورؤية خاصة 

للواقع فمنذ الصفحات الأولی، تظهر ملامح هذه البنية عبر جمل تفصل بين "نحن" و"هم"، 

كما فی المثال: «نحن أســرة واحدة.. إلخ... لســنا مثل الأغيار... إلخ» (ص: ٩) هنا يتم 

تقديم "نحن" (اليوتوبيين) بوصفهم جماعة متماســكة، منظمــة، ومنفصلة عن "الأغيار"، 

الذين يحذفون من نطاق هذه الأســرة الإنسانية الواحدة. هذه البنية الافتتاحية تؤسس 

ثنائية حادة: الداخل (يوتوبيا) مقابل الخارج (العالم المحطم)، وهی ثنائية تتكرس لاحقا 

كإطار نظری ضمنی يوجه كل تمثيل سردی لاحق فی الرواية: «إذن فليمت الآخرون.. 

علــی الأقل، يمكنك أن تراهم وهم يموتون بدلا من أن يروك هم..» (ص: ١٦) يعكس 

هــذا تصعيدا فی البنية الكبری، حيث لا يكــون الفصل بين الطبقتين مجرد عزل رمزی 

أو اجتماعی، بل يتحول إلی خطاب تطبيعی للقتل والموت. تقدم رؤية اليوتوبيين للعالم 

الخارجی بوصفها مشــهدا للموت الذی لا يثير فيهم سوی نوع من التسلية الباردة، مما 

يشــير إلی تفكك كامل فی منظومة القيم المشتركة، وانفصال حاد عن مبادئ التعاطف 

أو المســؤولية الإنســانية. هذا التعليق يعكس جوهر الرواية كعالم ديستوبی يقوم علی 



١٢٦ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٥، خريف ١٤٠٣ش

اللامســاواة الممأسســة: «لكل واحد منا فأره الذی يعتبره أثمن شیء فی العالم. ربما 

يراه الآخرون مجرد فأر حقير، لكنه بالنســبة لك أهم شــیء فی الوجود» (ص: ١١٤)   

فی هذا الســياق، يتعمق البعد الرمزی للصراع الطبقی؛ الفأر هنا ليس مجرد كائن، بل 

استعارة للذات أو القيم الذاتية التی تفهم فقط ضمن سياق اجتماعی خاص. فالأشياء 

التــی تعد ثمينة أو ذات معنی لدی أحد الطرفــين، تختزل وتحقر لدی الطرف الآخر، ما 

يشــير إلی انعدام التواصل الرمزی بين الطبقتين. إنــه تأكيد ضمنی علی أن كل طبقة 

تعيش فی منظومة دلالية خاصة بها، حيث لا يوجد مجال لفهم مشــترك أو تقييم موحد 

للمعنی والقيمة.

البنی الصغری 

اللغة: يســتخدم خطاب يوتوبيا لغة استعلائية ومتشــظية، تعكس حالة الاغتراب 

الطبقی والثقافی التی يعيشــها الســارد ومــن يمثلهم من الصفــوة. تكثر فی خطابهم 

المصطلحات الأجنبية والمفاهيم الاســتهلاكية المستوردة، مثل: "الفودو" و"الليبيدافرو" 

و"الفلوجستين"، التی تستخدم بلا سياق حقيقی، بل كرموز لما بعد الحداثة أو لهاث خلف 

لذائذ ســطحية لا ترتبط بجوهر الإنسان أو بيئته. هذه اللغة تكرس الإحساس بالفوقية 

من خلال الاستعراض الجســدی والرمزی، كما نری فی قول الراوی: «أتأكد من أن 

شعری حليق بطريقة هنود الموهيكان الشهيرة.. الصدر عار إلا من عدة قلائد عملاقة.. 

هناك جماجم وأيقونات من ســحر الفودو.. لست عابد شيطان، لكن هذه الأشياء تبدو 

مثيرة علی صدری..» (ص: ٣)

وفی موضــع آخر يقول: «كنت أعرف اســم الدواء الجديد لأن أبی يســتورده.. 

(ليبيدافــرو).. لهذا لا يتوب رجــال يوتوبيا أبدا.. لا يشــيخون ولا يهرمون... يملكون 

الســطوة والنفوذ والمال، ولا يملكون الفتوة الطبيعيــة التی لا تصنعها العقاقير» (ص: 

٢٥) أما عن الفلوجســتين، فهو أكثر تعبيرا عن انغماس اليوتوبيين فی عالم اصطناعی 

من المخدرات واللذة، إذ يقول:

«هو سيد المخدرات.. هناك فی يوتوبيا تســيل أنهار الفلوجستين... إنهم يأكلونه 



تحليل الخطاب النقدی لرواية "يوتوبيا" لأحمد خالد توفيق فی ضوء نظرية تيون فان دايك / ١٢٧

ويشــربونه... إنهم يعرقونه... صنابير الماء لا ينزل منها ماء، بل فلوجستين... يغسلون 

أقدامهم فی الفلوجستين... يسقون كلابهم فلوجستين..» (ص: ٣٨) 

كل هذه العبارات تعكس تراكب المصطلحات الغريبة مع الأفعال الحســية المفرغة 

من المعنی، بما يكشف عن اغتراب كامل عن الواقع وتعلق بهويات استهلاكية سطحية. 

تعكس هذه اللغة رغبة مســتمرة فی تزييف الواقع بلغة اصطناعية، تســتخدم لإضفاء 

شرعية علی تفوق زائف وتصبح اللغة هنا أداة لتكريس الفصل بين عالم يوتوبيا النظيف 

المصنوع، وعالم الأغيار الحقيقی الغارق فی الألم.

بالمقابل، يتســم خطاب الأغيار، لا سيما فی صوت جابر، بلغة ترابية واقعية، تتكئ 

علی ألفاظ الحياة اليومية وتجارب البقاء والخوف. فحين يصف جابر حيه، يقول: «وسط 

برك الماء الآسن، وبقع الكيروسين، وسط جثث الكلاب، وصبية يلعبون القمار..» (ص: 

١٠٤) ويظهر الطابع الأخلاقی المقاوم فی خطابه كذلك، كما فی قوله وســط مجموعة 

من اللصوص: «اسمعوا.. هذه الفتاة جائعة.. أكثر جوعا منا.. كلكم ســرق يوما بســبب 

الجوع.. لقد أخذتم ما لكم فاتركوها..». (ص: ٧٣) وفی موضع آخر، يتحدث عن دوافعه 

الإنسانية فی حماية أخته صفية: «أنا حی.. لن أموت وأترك (صفية) تسرق.. لن أموت 

وأتركها للنساء يخمشن وجهها ويطلقن عليها نعوتا قذرة.. لن أموت وأتركها تجوع..» 

(ص: ٤٨) حتی اللغة التی تســتخدم فی وصف العنف عند الأغيار تأتی بصيغة دفاعية 

أخلاقية، كما فی هذا المقطع: «قالت لی إنه مفترس.. إنه يغار عليها.. إنه يحمل مطواة 

قرن غزال يمكنه أن يرشقها فی زجاج نظارتی» (ص: ٤٣)

وهنا تتجلــی اللغة كأداة مقاومة: تقر بالوضع القاســی لكنهــا لا تفقد اعترافها 

بالإنســانية. وبهذا التقابل، يظهر الفارق بين خطــاب يوتوبيا وخطاب الأغيار: الأول 

مفرط فی الاصطناعية، مهووس بالمتعة، مشــبع بالغربة عن المحيط؛ والثانی مشبع بحس 

واقعی مؤلم، لكنه أكثر صدقا ووضوحا، وأكثر ارتباطا بالحقيقة المادية للحياة.

المعجــم: فی رواية يوتوبيــا، تلعب الحقول الدلالية دورا حاسما فی كشــف البنی 

الأيديولوجية العميقة التی تحكم عالم الرواية وتوجه العلاقات بين الطبقات. فالمفردات 

المســتخدمة فی خطاب سكان يوتوبيا تعكس عالما مغلقا علی ذاته، يقوم علی التفوق، 



١٢٨ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٥، خريف ١٤٠٣ش

الامتــلاك، والإقصاء العنيف للآخر. تتكرر كلمات مثل "الأغيار"، "الصيد"، "التذكار"، 

"الخــراب"، و"المول"، وهی جميعا مصطلحات تنتمــی إلی حقل دلالی يربط بين العنف 

والترف والمتعة النخبوية. فعلی ســبيل المثال، مصطلح "الصيد" لا يســتخدم هنا بمعناه 

الطبيعی (صيد الحيوانات) بل للإشارة إلی ممارسة وحشية يمارسها شباب يوتوبيا الذين 

يتســللون إلی مناطق الأغيار لقتلهم، فی عملية ينظر إليها كلعبة ترفيهية أو إثارة، أشبه 

برحلات سفاری بشرية. أما كلمة "تذكار"، فتتخذ دلالة مرعبة ومجردة من الإنسانية؛ إذ 

لا تشير إلی ذكری عاطفية أو رمزية، بل إلی أعضاء بشرية (كالعظام أو الأصابع) تنتزع 

من أجســاد الضحايا وتحتفظ بها بوصفها غنائم. هذه المفردات تعكس انحدارا أخلاقيا 

يصل إلی حد التشــيیء الكامل للآخر، وتجعل من العنف وسيلة للمتعة لا مجرد ضرورة 

أو اضطرار. كذلك، فإن تكرار كلمة "المول" فی وصف الحياة داخل يوتوبيا يشير إلی 

هيمنة نمط اســتهلاكی فارغ، حيث تختزل الحياة فی التسوق والمتعة الجسدية، بعيدا عن 

أی التزام أخلاقی أو اجتماعی.

فــی المقابل، يحمل خطاب جابر، ممثل الأغيار، حقــولا دلالية مختلفة تماما تعكس 

أولويات البقاء والكرامة الإنســانية. تتكرر فی حديثه كلمات مثل "العيش"، "الستر"، 

و"الشــرف"، وهی مفردات تنتمی إلی عالم يســعی إلی الحد الأدنی من الأمان المادی 

والمعنوی. فـ"العيش" لا يعنی الترف، بل الخبز الضروری للبقاء، و"الستر" يفهم بوصفه 

حماية للذات والبيت من الانكشــاف أمام قســوة الحياة، أما "الشــرف" فهو القيمة 

الوحيدة المتبقية فی عالم متهالك، يتمسك بها كخط دفاع أخير ضد الانهيار الأخلاقی 

والاجتماعی.

هــذا التباين فی الحقول الدلالية لا يعكس فقط اختلافا فــی اللغة أو الثقافة، بل 

يمثل صراعا وجوديا بين عالمين: عالم يعتبر الآخر متعة وعرضا ترفيهيا قابلا للاستغلال 

والتدمير، وعالم يحاول الاحتفاظ بإنســانيته وســط الفقر والذل. وبهذا المعنی، يصبح 

اختيار الكلمات فی الرواية أداة اســتراتيجية تظهر كيف أن اللغة ليســت محايدة، بل 

محملة بالأيديولوجيا، وتستخدم لتكريس السيطرة من جهة، وللصمود والمقاومة الرمزية 

من جهة أخری.



تحليل الخطاب النقدی لرواية "يوتوبيا" لأحمد خالد توفيق فی ضوء نظرية تيون فان دايك / ١٢٩

الضمائر: تشــكل الضمائر، ولا ســيما ثنائية "نحن/أنتم"، عنصرا بنيويا محوريا فی 

الخطاب السردی لرواية يوتوبيا، وتستخدم لتكريس الانقسام الرمزی والوجدانی بين 

الطبقتــين المتصارعتين. هذه الثنائية لا تعكس فقــط اختلافا لغويا، بل تترجم رؤيتين 

متناقضتين للعالم، تسهم كل منهما فی تثبيت موقع المتكلم داخل منظومة الصراع الطبقی؛ 

فی السرد اليوتوبی، يوظف ضمير "نحن" بأســلوب فردانی نرجسی، يشير إلی جماعة 

مترفة تعلی من شــأن ذاتها وتقصی الآخر بوصفه أدنی. يتجلی هذا فی قول السارد: 

«عندمــا كان آباؤنا يقتنصون الفرص، كان آباؤكــم يقفون أمام طوابير الرواتب فی 

المصالح الحكومية.. أنتم لم تفهموا اللعبة مبكرا؛ لهذا هويتم من أعلی إلی حيث لا يوجد 

قاع.. ما ذنبنا نحن؟ أنتم أقل منا فی كل شــیء.. هذه ســنة الحياة..» (ص: ١٠١) هنا 

يتحــول "نحن" إلی ضمير للتميز والتفوق الطبقی، ويســتخدم لتبرير الوضع القائم عبر 

خطاب يدعی المنطق والطبيعية (هذه ســنة الحياة)، مع تحميل الطرف الآخر (الأغيار) 

مســؤولية انحدارهم. لا يظهر "أنتم" كوصم خارجی فقط، بل كدعامة أيديولوجية تبنی 

حدودا صلبة بين الطبقتين وتضفی شرعية علی الامتياز الطبقی.

فی المقابل، يوظف "نحن" فی خطاب جابر بدلالة مختلفة تماما، تشــير إلی الانتماء 

الجماعی والمعاناة المشــتركة. يقول جابر: «نحن الفقراء لم نكف عن اعتبار إســرائيل 

عــدوا.. بينما هوينا نحن إلی الحضيض.. لو ابتاع كل منا زيتونة فلســوف يصير بائع 

الزيتــون مليونيرا..» (ص: ٦٣) فی هذا الســياق، لا تعبر "نحــن" عن امتياز بل عن 

تهميش؛ الضمير هنا يســتحضر لتوحيد صوت الأغيار، ورسم صورة جماعية لمعاناتهم 

اليومية وفشلهم فی النهوض الاقتصادی والسياسی. كما يعكس توظيف "نحن" إدراكا 

جماعيا للمأزق التاريخی والاجتماعی، خلافا لاســتخدامه فی الخطاب اليوتوبی كأداة 

فصل وتفوق.

بهذا المعنی، لا تعد الضمائر فی الرواية مجرد أدوات لغوية، بل مكونات أيديولوجية 

تعيد إنتاج التراتب الطبقی وتعزز منطق الانقســام؛ إذ تظهر كيف أن اللغة تســتخدم 

لترســيخ مواقع القوة والضعف، الانتماء والإقصاء، والتبرير والإدانة، فی عالم روائی 

يقوم علی التفاوت الجذری والتنافر الرمزی.



١٣٠ / فصلية إضاءات نقدية، السنة ١٤، العدد ٥٥، خريف ١٤٠٣ش

النتيجة

رواية يوتوبيا ليســت مجرد عمل خيالی مستقبلی، بل هی نص أيديولوجی مكثف، 

يشتبك مع أسئلة أخلاقية وسياسية واجتماعية معقدة، ويتحول إلی مرآة مكبرة لانقسام 

المجتمع المعاصر. إنها لا تقدم فقط تحذيرا مما يمكن أن يكون عليه المستقبل، بل تكشف 

عن واقع كامن فی الحاضر، يزداد فيه الانفصال بين الطبقات، ويتفاقم فيه التشــيیء، 

ويتراجع فيه الحس الإنسانی لصالح ثقافة استهلاكية عبثية.

وقــد أتاحت نظرية فان دايك، من خلال مثلــث الخطاب والمعرفة والمجتمع، أداة 

فعالة لتحليل الديناميات النصية التی تمأســس التحيز الطبقی داخل الرواية. فالخطاب 

فــی يوتوبيا ليس بريئا، بــل موجه إيديولوجيا لتكريس تصور نرجســی عن الذات 

اليوتوبية، مقابل تقديم نمط نمطی ســلبی للآخر المقموع. وتظهر البنية الســردية، علی 

المستوی البنيوی واللغوی، كيف يتم إنتاج هذه التمثيلات وتدويرها داخل الرواية، عبر 

المفردات، والضمائر، وتوزيع الأصوات.

كذلك فإن تطبيق المربع الأيديولوجی علی الرواية كشف عن استراتيجيات تقديم 

الذات الإيجابی والتقديم الســلبی للآخر، حيث يتم تأكيد تفوق اليوتوبيين وتحضرهم، 

مقابــل حيوانية الأغيار وهمجيتهم. غير أن المربع الأيديولوجی المضاد، لا ســيما من 

منظور جابر، يمنحنا قراءة معاكســة تعيد الاعتبار للأغيــار كذوات لها معرفة، وقدرة، 

وكرامة. فشخصية جابر ليســت فقط رمزا للمقاومة الفردية، بل هی أيضا تمثيل صوتی 

لهامش ينطق بالحقيقة وسط صخب الزيف.

هــذا التحليل يثبت كيف يمكن للنص الأدبی أن يتحول إلی ســاحة صراع خطابية 

تشــهد مواجهة بين رؤيتين للعالم: واحدة تنكر إنسانية الآخر وتسعی إلی تشييئه، عبر 

خطاب متعال اســتعلائی، وأخری تقاوم من الهامش وتحاول استعادة ما بقی من كرامة 

الإنســان، وتفضح تناقضات اليوتوبيا المزعومة. ومن هنــا، فإن رواية يوتوبيا لا تقرأ 

بوصفها سردية خيال علمی فقط، بل كوثيقة نقدية تفضح آليات القمع والتهميش، وتتيح 

لنا، عبر أدوات تحليل الخطاب، أن نعيد التفكير فی علاقتنا بالآخر، والسلطة، والمعرفة، 

والمجتمع.



تحليل الخطاب النقدی لرواية "يوتوبيا" لأحمد خالد توفيق فی ضوء نظرية تيون فان دايك / ١٣١

المصادر والمراجع
أعرضی، رشــيد. (٢٠٢٥). تحليل الخطاب الشــعری قراءة اتســاقية لقصيدة أبی العباس الجراوی 

(٦٠٩هـ) فی وصف معركة الأرك. الأردن: مركز الكتاب الأكاديمی.

بن غالی، ناصر بن عبداالله. (٢٠٢٤). نحو لسانيات عربية اجتماعية من النظرية إلی التطبيق، الرياض: 

مجمع الملك سلمان العالمی للغة العربية.

توفيق، احمد خالد. (٢٠١٤). يوتوبيا. ط١. القاهرة: دار الشروق.

الزناتــی، سمر خلف االله. (٢٠٢٤). ترامب وبايدن؛ تحليل الخطاب الصحفی، مصر:دار العربی للنشــر 

والتوزيع. 

سامح، شريف. (٢٠١٧). الشعارات السياسية: دراسة نظرية وتطبيقية. مصر: العربی للنشر والتوزيع.

الساوی، عبدالحفيظ. (٢٠١٣). الخطاب السياسی للرئيس محمد مرسی: دراسة تحليلية. إسطنبول: دار 

أصالة للنشر.

الشــويرخ، صالح بن ناصر. (٢٠٢٣). منهجيات البحث فی اللسانيات التطبيقية. الرياض: مجمع الملك 

سلمان العالمی للغة العربية.

الشــويرخ، صالح ناصر. (٢٠٢٥). قضايا معاصرة فی اللســانيات التطبيقية. الرياض: مجمع الملك 

سلمان العالمی للغة العربية.

العربی، ربيعة. (٢٠١٩). الخطاب: المحددات واليات الأشغال. الأردن: دار أمجد للنشر والتوزيع.

العلی، بلال موســی. (٢٠٢٢). لعبة الحقل الرقمی: صراعات الســلطة والهيمنــة والتمايز فی حقل 

التواصل الاجتماعی: توسيع إطار النظرية البورديوية.  الإمارات العربية المتحده: 

فان دايك، تئون. (٢٠٢٣). الأيديولوجيا والخطاب: مقدمة متعددة التخصصات. ترجمة: ســعيد بكار؛ 

لحسن بوتكلای. الدوحة: المركز العربی للأبحاث ودراسة السياسات.

محمد، سالی عاطف فتح االله. (٢٠٢٣). إعلام الحرب بين الحقيقة والتضليل: حرب اكتوبر.  مصر: دار 

العربی للنشر والتوزيع. 

الإنجليزية:
Jawad, F. A.-M. (2023). A Proposed Objective Version of the Ideological Square 
Theory in Critical Discourse Analysis. ،مجلة كلية التربية الأساسية للعلوم التربوية والإنسانية 
١٥(٦١), ١٠٥٩-١٠٧٤. 


